


голосъ
ЦЕРНВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный
журналъ,

Г О Д Ъ  И З Д А Н І Я  П Е Р В Ы Й .

1912 г. Май— Іюнь м.

М О С К В н.
Типо-литографія И. Ефимова, преемн. И. С. Ефимовъ, Бол. Якиманка, соб. д.

1912.



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .
Высочайшій Рескриптъ на имя Митрополита Москов­

скаго Владиміра............................................• . .
Привѣтственная рѣчь Московскаго Митрополита Вла 

диміра предъ входомъ Г осударя И мператора въ 
Успенскій со б о р ъ ....................................................

1. Евангеліе дѣтства.— Владиміръ, Митрополитъ Мо­
сковскій . . . . • ...............................................

2 . Слово о Божественномъ промышленіи надъ русской
землей, явленномъ въ событіяхъ при воцареніи 
дома Романовыхъ. — Антоній, Архіепископъ Во­
лынскій .......................................................................

3. Святые верховные апостолы Петръ и Павелъ.—
силій, Епископъ Можайскій....................................

4. Наука и религія. —  Владиміръ, Митрополитъ М о­
сковскій.......................................................................

5. Духовный дневникъ.— Архимандритъ Арсеній . . .
6. Киріопасха. —  /. Г . ....................................................
7. Люблю я святыя сназанья .. —  ***............................
8. О непосредственномъ откровеніи, по ученію Слова

Божія.— Сообщ. М. Новоселовъ............................
9. Новозавѣтное ученіе о Церкви. —  Доц. Моск. Дух.

Академіи Владиміръ Троицкій ............................
10. Первый вгероссійскій единовѣрческій съѣздъ въ Пе­

тербургѣ ...................................................................
11. Вопросы миссіи въ свѣтской беллетристикѣ.— И. А й­

вазовъ ........................................................................
12. Мистицизмъ въ эпоху Александра I. —  Законоуч.

П.-Бург. жен. Недагогич. Иист. свящ. ГІ. Аникіевъ.
13. Новый соціализмъ, его теорія и практика. —  Зако­

ноуч. Нѣжинск. Иист. Н. Боголюбовъ................
О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

14. Къ законопроекту 35-ти членовъ Государ. Совѣта
о сокращеніи праздниковъ и неприсутственныхъ 
дней. —  Николай, Архіепископъ Варшавскій . .

15. Свобода совѣсти. И. А — скій...................................
16. Къ дѣлу объ убійствѣ Ющинскаго. -И . М — скій. .
17. Библіографія. —  Архіеп. Антоній (Храповицкій).—

И. А —зовъ...............................................................
18. Почтовый ящикъ.— Разъясненіе.— И. А ..................
19. Объявленія . . . ........................................................

Стрссн.
і —  і

и -  іи
3 — 17

18 —  26

27 —  57

58 —  81 
82 — 89
90 —  90
91 —  92

93 — 115 

116 -144  

145— 163 

164— 177 

178 — 187 

188— 206

207— 221
222— 226
227— 232

233— 235
236—
237—  240



Е ва нг ел і е  дѣтства .
(Пастырскія бесѣды съ дѣтьми).

Б Л А Г О Ч Е С Т ІЕ .

Ты же, человѣкъ Бож ій , преуспѣвай 
въ благочестіи...— Великое пріобрѣтеніе—  
бытъ благочестивымъ... (1 Тим. 6 гл. 6, 
11 ст.).

Милыя дѣти! Образецъ для дѣтства, въ которомъ 
находитесь и вы, образецъ самый высокій, есть Гос­
подь нашъ Іисусъ Христосъ. Онъ для того и сошелъ 
съ неба, для того и жилъ на землѣ, сначала какъ 
дитя и отрокъ, а потомъ какъ юноша и мужъ, чтобы 
всѣмъ возрастамъ, всѣмъ званіямъ и состояніямъ пре­
подать примѣръ добродѣтельной жизни и показать 
истинный путь къ небу. Слѣдовательно, Онъ есть обра­
зецъ и для дѣтскаго и отроческаго возраста. Исторію 
дѣтства Іисуса мы находимъ у Евангелиста Луки, 
именно въ томъ мѣстѣ, гдѣ онъ говоритъ о путеше-



—  4 —

ствіи 12-ти-лѣтняго Іисуса со своими родителями въ 
Іерусалимъ.

Евангеліе дѣтства Іисуса, по справедливости, можно 
назвать вашимъ, дѣти, евангеліемъ. Оно—кратко, и 
это, вѣроятно, потому, чтобы вы дѣтскимъ умомъ 
своимъ удобнѣе и скорѣе могли воспринять его и за­
печатлѣть въ своемъ сердцѣ. Оно—кратко, и, между 
тѣмъ, въ немъ заключается все, чему хотѣлъ научить 
Іисусъ дѣтей, что нужно имъ дѣлать, чего желать и 
чему подражать. Въ этомъ евангеліи къ вамъ прило­
жимо, въ особенности, слѣдующее изреченіе Спаси­
теля: образъ бо дахъ вамъ, да якоже азъ сотворихъ, и 
вы творите, т.-е. я показалъ вамъ примѣръ, чтобы и' 
вы поступали также, какъ я поступилъ. Какъ хотѣ­
лось бы, дѣти, этотъ урокъ, преподанный вамъ Іису­
сомъ, поглубже напечатлѣть въ сердцахъ вашихъ! 
Для сей цѣли я хочу изложить вамъ это евангеліе 
въ нѣсколькихъ поученіяхъ, ибо въ немъ такъ много 
содержится хорошаго и полезнаго, что высказать все 
за одинъ разъ невозможно. Сегодня изъ всего бога­
таго содержанія этого евангелія хочу выдѣлить только 
одну добродѣтель, самую главную, которой, прежде 
всего, должны быть научены дѣти: это благочестіе и 
набожность Іисуса, Его любовь къ храму или дому 
Божію, къ молитвѣ и ко всему, что относится къ по­
читанію Отца Его.

У евреевъ былъ законъ, по которому всѣ мужчины 
обязаны были ежегодно три раза являться предъ лице 
Іеговы въ Іерусалимскомъ храмѣ. Когда мальчикъ 
достигалъ двѣнадцатилѣтняго возраста, его призна­
вали уже взрослымъ, т.-е. стоящимъ подъ закономъ, 
и съ этого времени онъ долженъ былъ принимать 
участіе въ путешествіяхъ на праздники во Іерусалимъ.



— 5

Вотъ почему и Іисусъ, по достиженіи этого возраста, 
идетъ, какъ видимъ мы изъ евангелія, вмѣстѣ съ ро­
дителями во Іерусалимъ.

Вотъ и изъ васъ, дѣти, большинство достигли уже 
двѣнадцатилѣтняго возраста, почему и вамъ нельзя 
уже теперь отговариваться тѣмъ, что вы не можете 
понимать и исполнять закона Божія. Вамъ уже со­
общено немало знаній изъ области этого предмета; 
вы уже знаете вашего Отца Небеснаго, вы слушали 
объ Его единородномъ Сынѣ, нашемъ Спасителѣ и 
Господѣ, вы знаете уже, въ чемъ состоитъ задача и 
назначеніе человѣка, сначала здѣсь на землѣ, и по­
томъ на небѣ, знаете и тотъ путь, который ведетъ 
къ счастію и благополучію земному и блаженству не­
бесному. Поистинѣ вы уже не неразумныя дѣти, на 
васъ смотрятъ, васъ судятъ—и въ правѣ судить—и 
Богъ, и люди.

Значитъ вамъ необходимо теперь уже серьезнѣе 
смотрѣть на себя, необходимо поступать такъ, какъ 
хочетъ и требуетъ Богъ и съ полною заботливостію 
украшать свое сердце добродѣтелями и дѣлать жизнь 
пріятною Богу и полезною для людей. Но для сего 
нужна, прежде всего, та истинная, нелицемѣрная, чи­
стосердечная набожность, которой, больше всего, и 
учитъ двѣнадцатилѣтній отрокъ Іисусъ.

Когда исполнилось Ему 12 лѣтъ, говоритъ Еван­
гелистъ, Онъ пошелъ со своими родителями во Іеру­
салимъ. Обратите вниманіе на этихъ трехъ палом­
никовъ, совершающихъ свое далекое и нелегкое пу­
тешествіе. Взгляните на эту небесную радость Іосифа 
и Маріи, отражающуюся на ихъ лицахъ, когда ихъ 
возлюбленное дѣтище въ первый разъ совершаетъ съ 
ними это путешествіе. Какъ благочестивы и Бого­
угодны были уже тѣ разговоры, которые велъ Іисусъ



6 —

съ ними на этомъ пути! Какою любовію къ Богу 
воспламенялось сердце Его, Когда Онъ говорилъ о 
своемъ Небесномъ Отцѣ и о своемъ счастьѣ въ пер­
вый разъ переступить порогъ Его дома! Чѣмъ 
ближе подходили они къ святому городу, тѣмъ силь­
нѣе билось Его сердце, исполненное этой священной 
радости.

А какъ Онъ долженъ былъ почувствовать себя, 
когда воочію увидѣлъ предъ собою этотъ чудный го­
родъ съ его высокимъ, величественнымъ храмомъ, 
и тысячи тысячъ паломниковъ, со всѣхъ сторонъ 
вереницами тянущихся къ нему, особенно же когда 
вступилъ Онъ въ тотъ храмъ, гдѣ Онъ впослѣдствіи 
долженъ былъ публично явиться, какъ Мессія, на то 
мѣсто, гдѣ Ему предстояло встрѣтить упорство и со­
противленіе, испытать крайнюю ненависть и озлобле­
ніе, оплакать жалкое ослѣпленіе и даже положить 
животъ свой! Вотъ уже Елеонская гора, вотъ Голгоѳа 
предъ Его глазами,—что долженъ былъ Онъ теперь 
почувствовать? Чувствованія, которыми переполнено 
было въ этотъ моментъ Его Божественное сердце, 
были поистинѣ невыразимыя чувствованія.

Теперь загляните въ самый храмъ и посмотрите 
на этого отрока-богомольца! Вотъ стоитъ Онъ рядомъ 
съ Іосифомъ и, воздѣвъ къ небу свои руки, молится. 
О, съ какимъ благоговѣніемъ и умиленіемъ молился 
Онъ теперь, при первомъ посѣщеніи дома Отца Сво­
его, и съ какимъ благоволеніемъ и любовію взиралъ 
Небесный Отецъ на эту молитву Своего возлюблен* 
наго Сына! Вотъ гдѣ высшая школа самой истовой, 
самой благоговѣйной молитвы,—она здѣсь, въ этомъ 
Іерусалимскомъ храмѣ, у Іисуса, Іосифа и Маріи. Всѣ 
силы души ихъ сосредоточены были на одномъ,—на 
молитвѣ, на прославленіи Бога. Три дня продолжался



7 —

этотъ праздникъ и во все это время отрокъ Іисусъ 
ежедневно и по нѣскольку часовъ находился въ храмѣ, 
не чувствуя утомленія. Этого мало. Даже и тогда, 
когда окончился уже праздникъ, когда Іосифъ и Марія 
оставили уже священный городъ, отрокъ Іисусъ все 
еще остается во храмѣ, Онъ не можетъ разлучиться 
съ домомъ Отца Своего; Онъ еще три дня проводитъ 
здѣсь и этимъ учитъ насъ, какъ должны и мы любить 
домъ Божій, и какъ спасительно еще съ дѣтства 
посвящать себя на служеніе Господу.

По божественному опредѣленію Іисусъ, отбившись 
отъ родителей, остается въ Іерусалимѣ, несмотря на 
то, что Онъ, повидимому, дѣлаетъ проступокъ противъ 
Іосифа и Маріи, и является, какъ бы, непослушнымъ 
родительской волѣ. Онъ зналъ болѣе важную для Не­
го волю небеснаго Отца Своего, и потому, кажется, 
и не обратилъ вниманія на свою мать и праведнаго 
Іосифа, чтобы тѣмъ и намъ дать понимать, что и для 
насъ воля Божія должна быть во всемъ, что касается 
славы Бога и спасенія души, выше и дороже всего. 
Да, возлюбленныя дѣти, великій и поучительный урокъ 
даетъ намъ этотъ поступокъ Іисуса. Если бы и ваши 
родители или кто-либо другой изъ житейскихъ по­
бужденій захотѣли отвлечь васъ отъ дома Божія, отъ 
посѣщеній богослуженія, отъ исповѣди и причащенія 
Св. Таинъ, и вообще отъ исполненія нравственно— 
религіозныхъ обязанностей и благочестивыхъ упраж­
неній,—о, не забывайте тогда этого примѣра вашего 
Спасителя! Старайтесь и вы въ такихъ обстоятель­
ствахъ точно и свято исполнять волю Бога и вмѣстѣ 
съ Божественнымъ Отрокомъ говорить: „неужели вы 
не знаете, что мнѣ подобаетъ быть въ томъ, что Отца 
Моего есть?".

Такъ отвѣчалъ Іисусъ своимъ родителямъ, которые



—  8

въ продолженіе трехъ дней съ великою душевною трево­
гою искали Его. Тѣмъ болѣе должны мы такъ отвѣчать 
тѣмъ, кто старается отдалять насъ отъ Бога, отъ 
вѣры, отъ церкви, отъ молитвы и благочестивыхъ 
упражненій, отъ исполненія заповѣдей Божіихъ, и 
возстановляетъ противъ пастырей и учителей, кои 
пекутся о душахъ нашихъ и ведутъ къ исправленію.— 
„Если вы хотите отвратить меня отъ Отца моего 
небеснаго",—такъ пусть каждый говоритъ въ подоб­
ныхъ случаяхъ, — „если хотите разлучить меня съ 
Іисусомъ, то я долженъ голоса Бога слушать болѣе, 
чѣмъ васъ, и неуклонно исполнять то, что возложилъ 
на меня Отецъ небесный, какъ первую и самую глав­
ную обязанность".

Но эта первая и самая главная обязанность нашей 
жизни есть истинное, чистосердечное благочестіе. Оно 
имѣетъ основаніе въ единственномъ желаніи чтить 
Всесвятаго Бога и благоугодить Ему. Благочестіе есть 
ничто другое, какъ исполненіе великой заповѣди: 
„возлюби Господа Бога твоего всѣмъ сердцемъ твоимъ, 
всею душею твоею и всѣмъ помышленіемъ твоимъ". Оно 
есть любовь къ Богу, любовь къ Его дому, любовь 
къ молитвенному общенію съ Нимъ, любовь къ про­
славленію Его въ богослуженіи.

Благочестіе — это далеко не то, чѣмъ хочетъ сдѣ­
лать его безбожный міръ,—это не ханжество, не ли­
цемѣріе, не пустосвятство, въ которое онъ желалъ бы 
превратить его. Понимая его такимъ именно образомъ, 
нечестивый міръ осыпаетъ его своими насмѣшками и 
преслѣдуетъ своею ненавистію. Отсюда большею частію 
и происходитъ то, что молодые люди стыдятся благо­
честія и набожности, боясь прослыть чрезъ это тем­
ными и отсталыми людьми. Однако, какое это глубо­
кое заблужденіе! Истинная набожность (есть, конечно,



9 —

и ложная набожность, которая не имѣетъ цѣны), есть 
черта высокая, достойная всякаго уваженія.

Она должна быть дѣломъ каждаго христіанина.
Она достойна и человѣка высоко образованнаго. 

Ибо, что вышло бы изъ благочестія и набожности, 
если бы онѣ пошли противъ истиннаго образованія? 
Конечно, если образованіемъ считать то, что подъ 
нимъ разумѣютъ многіе молодые люди, т.-е., чтобы 
всегда по послѣдней модѣ одѣваться, наблюдать изя­
щество въ манерахъ и учтивость въ выраженіяхъ и 
больше ничего, то съ такимъ образованіемъ благоче­
стіе ничего не можетъ имѣть общаго. Но оно очень 
хорошо уживается съ настоящимъ, истиннымъ обра­
зованіемъ. Болѣе того, набожность сообщаетъ юношѣ 
и дѣвицѣ особенную прелесть, служитъ самымъ луч­
шимъ украшеніемъ ихъ. Благочестивая юность по­
добна ангеламъ, приносящимъ на алтарь благовонную 
жертву. Невинное чистое сердце поднимается къ Богу, 
чистыя мысли наполняютъ душу и пламя благоговѣ­
нія пылаетъ на ея лицѣ. Смиренная поступь, откры­
тый и ясный взоръ—все говоритъ о такой красотѣ, 
о такомъ благородствѣ души, которое невольно при­
влекаетъ къ себѣ симпатіи окружающихъ.

О, если бы наше юношество, наше столь испорчен­
ное юношество, познало, сколько прекраснаго, вели­
каго и достойнаго уваженія заключается въ благоче­
стіи! Оно перестало бы смѣяться надъ нимъ и само 
постаралось бы усвоить его и упражняться въ немъ. 
Если дорого это качество во всѣхъ, то вдвойнѣ до­
столюбезно и дорого благочестіе въ юности, и Богу 
особенно пріятно видѣть его въ юношествѣ. Юноша 
своимъ чистымъ, невиннымъ сердцемъ, своею первою 
любовью можетъ доставить Богу нѣчто такое, чего 
Онъ не находитъ уже у людей пожилыхъ. И въ са-



10 —

момъ дѣлѣ, кто хоть разъ видѣлъ истинно-благоче­
стиваго юношу, невинную дѣвицу въ храмѣ, во время 
молитвы, тотъ, при видѣ этой умилительной картины, 
навѣрное чувствовалъ, почему съ такимъ благоволе­
ніемъ останавливается взоръ Отца небеснаго на та­
кой юной душѣ. Ничего не можетъ быть болѣе пріят­
наго, какъ молодость, проведенная въ благочестіи и 
страхѣ Божіемъ. Благочестіе облагораживаетъ все су­
щество человѣка, оно освящаетъ всѣ его мысли, всѣ 
стремленія и поступки, оно дѣлаетъ богоугодною всю 
его жизнь и привлекаетъ на нее Божіе благословеніе.

Полюбите же, дѣти, это благочестіе, какъ основную 
добродѣтель вашего возраста, и незабывайте о его 
красотѣ и достоинствѣ. Не дозволяйте духу міра вво­
дить васъ въ заблужденіе, когда онъ старается пред­
ставить вамъ благочестивую жизнь въ самомъ непри­
влекательномъ видѣ, какъ жизнь крайне тяжелую, 
непріятную и глупую. Но живите всегда по примѣру 
Іисуса, вашего Спасителя и Искупителя, радостію и 
потребностію сердца Котораго была всегда молитва, 
пребываніе въ храмѣ Божіемъ, въ занятіяхъ #тѣмъ, 
что составляло волю Отца Его небеснаго. То только 
и можетъ быть истинно, свято, богоугодно, спасительно 
и полезно, что Онъ любитъ, что Онъ дѣлаетъ, чему 
Онъ учитъ. Аминь.

II.

П О Л Ь З А  Б Л А Г О Ч Е С Т І Я .

„ Благочестіе па все полезно, имѣя обѣ­
тованіе жизни настоящей и будущей“—  
(1 Тимоѳ. 4 гл. 8 ст.).

Когда израильтяне подошли къ границамъ обѣто­
ванной земли, то тайно послали соглядатаевъ узнать, 
какова эта земля. Посланные скоро возвратились



11

назадъ и принесли плоды необыкновенной величины 
й прекрасные на вкусъ. Земля, хотя хороша и пло­
доносна, сказали многіе изъ нихъ, но она сплошь 
населена исполинами и окружена крѣпкими городами. 
Если мы осмѣлимся войти въ нее, то непремѣнно 
погибнемъ. Такими и подобными рѣчами они возбу­
дили противъ этой земли предубѣжденіе въ народѣ и 
произвели въ немъ величайшее волненіе. Іисусъ и 
Халевъ, которые были въ числѣ развѣдчиковъ, дѣла­
ли все возможное для того, чтобы успокоить народъ 
и вдохнуть въ него мужество. Они напоминали ему 
объ обѣтованіяхъ Господа и о чудесномъ сокровищѣ, 
которое Онъ имъ даровалъ. Но невѣрующій народъ 
негодовалъ противъ Моисея, говоря, что онъ для того 
и вывелъ его изъ Египта, чтобы уморить его въ пу­
стынѣ. Нашлось только двое, которые не роптали 
противъ Моисея, и они только одни достигли потомъ 
обѣтованной земли, всѣ же остальные за ихъ ропотъ 
и недовольство, послѣ сорокалѣтняго странствованія, 
умерли, не увидавъ обѣтованной земли.

Къ чему, спросите вы, эта исторія? Напомнивъ это, 
эту исторію, я вотъ что хочу сказать вамъ. Неправда 
ли, что нѣчто подобное ей совершается и сейчасъ 
предъ нашими глазами? Какъ путникъ въ пустынѣ 
этой земли, человѣкъ хочетъ отдаться всецѣло слу­
женію Богу, благочестію, и достигнуть этимъ путемъ 
царства небеснаго, которое есть, такъ сказать, обѣ­
тованная земля, текущая молокомъ и медомъ, т.-е. 
благодѣяніями Бога. Но вотъ доходитъ до его слуха 
лукавый голосъ міра, и къ нему присоединяются и 
его собственныя страсти, и начинаютъ такого чело­
вѣка запугивать тысячами опасностей и ужасовъ. 
„Какая тебѣ польза отъ служенія Богу, отъ благо­
честія", нашептываютъ они. Фжели не видать, какъ



—  12 —

трудно это служеніе? Это — страна ссылки, каторга, 
которая ничего не даетъ своимъ обитателямъ, кромѣ 
мученія; какъ невольники, живутъ они въ ней среди 
постоянныхъ трудовъ и лишеній, безъ радостей и 
удовольствій.

И подобно тѣмъ невѣрующимъ израильтянамъ, 
очень многіе поддаются этимъ лукавымъ внушеніямъ 
и, въ чувствѣ крайняго недовольства, ропщутъ на 
тѣхъ, которые, освободивъ ихъ отъ рабства грѣху, 
ведутъ на путь добродѣтели; подобно израильтянамъ, 
вздыхавшимъ о котлахъ и мясахъ египетскихъ, — и 
они вздыхаютъ объ удовольствіяхъ и наслажденіяхъ 
міра и снова возвращаются ко грѣху.

Чтобы предостеречь васъ, дѣти, въ будущемъ, отъ 
такого вѣроломства и недовольства, чтобы разобла­
чить всю ложь міра и страстей, я выступаю сегодня 
предъ вами, чтобы съ полною увѣренностію сказать: 
только въ служеніи Богу, только въ истинномъ благо­
честіи можно найти истинное счастье, — счастье въ 
жизни, въ смерти и въ вѣчности.

Ничего нѣтъ полезнѣе благочестія. О немъ апостолъ 
говоритъ: благочестіе на все полезно, — на все, гово­
ритъ онъ. Много содержитъ въ себѣ это слово, и, 
однакожъ, нельзя сказать, чтобы о немъ было слиш­
комъ много сказано. Оно заключаетъ въ себѣ чистую 
истину.

Благочестіе услаждаетъ жизнь. Въ общеніи съ Бо­
гомъ есть утѣшеніе для всего: оно отнимаетъ у не­
счастій ихъ горечь, облегчаетъ скорбь; оно успокаи­
ваетъ взволнованное сердце, исцѣляетъ печаль и 
тугу. Какъ огонь въ зимнюю пору ослабляетъ силу 
мороза, или роса лѣтомъ уменьшаетъ палящій жаръ 
солнца, такъ благочестіе утоляетъ жгучую скорбь 
души. Да, только въ Скорби и страданіяхъ, только



—  13 —

здѣсь научаешься цѣнить достоинство благочестиваго 
сердца. Когда посмотримъ священническими глазами 
на отношеніе людей къ этимъ страданіямъ, какая 
громадная разница между человѣкомъ безрелигіоз­
нымъ и человѣкомъ благочестивымъ! Невѣрующій, 
безбожный человѣкъ, который не знаетъ никакого 
высшаго значенія и смысла страданій, — какъ тер­
зается и мятется онъ, когда постигаетъ его какое- 
нибудь бѣдствіе! Какое обнаруживаетъ малодушіе, ка­
кое уныніе и отчаяніе, какое нетерпѣніе и ожесточе­
ніе и затѣмъ, какая слѣдуетъ ужасная смерть!—На­
противъ, какъ спокойно встрѣчаетъ это бѣдствіе че­
ловѣкъ благочестивый, во всемъ признающій дѣйствіе 
промысла Божія и во всемъ предающій себя волѣ 
Божіей! Какую обнаруживаетъ онъ твердость и му­
жество, какой исполненъ онъ непоколебимой надежды 
и всецѣлой преданности! Изъ устъ такого человѣка 
нерѣдко можно слышать такія поучительныя слова: 
„великъ и тяжелъ мой крестъ! Что было бы со мною 
при несеніи такого креста, если бы я не имѣлъ вѣры 
въ Бога и чуждъ былъ всякой надежды на Него?“ 
Видите, какъ полезно благочестіе!

Далѣе, оно придаетъ всей жизни и разнообразнымъ 
занятіямъ человѣка свою цѣну и свое значеніе. Ува­
женіе и презрѣніе, радость и скорбь, богатство и бѣд­
ность, спокой и трудъ—все это благочестивый чело­
вѣкъ приписываетъ волѣ Бога и Его премудрымъ 
цѣлямъ. Все, что онъ ни дѣлаетъ, дѣлаетъ для Бога, 
и потому всякое его дѣло, всякое общественное по­
ложеніе, какъ бы оно ни было мало и ничтожно, 
является великимъ, цѣннымъ, достойнымъ вѣчной на­
грады.

Истинное благочестіе на все полезно, „ибо, продол­
жаетъ ап. Павелъ, оно имѣетъ обѣтованіе живота



14  —

нынѣшняго и грядущаго". Оно приноситъ нетлѣнныя 
сокровища, неземное богатство, благодать, благосло­
веніе, Божіе благоволеніе, вѣчную жизнь. Возьмите 
иго мое на себя и обрягцете покой душамъ вашимъ, иго 
бо мое благо и бремя мое легко есть. Но, вѣдь, такъ го­
воритъ, скажутъ намъ, только Христосъ-Спаситель, 
но не совершенно ли противное говоритъ міръ?!.. 
Кому же вѣрить? Слышали ли вы, дѣти, когда-нибудь, 
чтобы человѣкъ, предающійся радостямъ и удоволь­
ствіямъ, сказалъ: „никогда и нигдѣ не найти мнѣ, о 
міръ, такого господина, который былъ бы лучше тебя. 
Легко и сладко твое бремя, счастливы и жизнера­
достны твои слуги. Продолжай поить меня твоею 
сладостью; моему сердцу никогда не исчерпать чаши 
твоихъ наслажденій?". Да и сами вы могли когда- 
нибудь сказать это послѣ того или другого удоволь­
ствія, по удовлетвореніи той или другой страсти? Не 
видите, не слышите ли, спрошу я, какъ сами поклон­
ники міра жалуются на міръ съ его удовольствіями? 
Не подтверждаютъ ли тысячи опытовъ, что чѣмъ 
глубже чада міра погружаются въ земныя удоволь­
ствія, тѣмъ мучительнѣе наступаетъ, затѣмъ, для 
нихъ скука, пустота и утомленіе духа, такъ что они 
сами чувствуютъ себя несчастными, и жизнь стано­
вится имъ въ тягость? О, намъ—пастырямъ, у коихъ 
болѣе случаевъ и возможности видѣть бѣдствіе чело­
вѣческаго сердца во всѣхъ его видахъ и изслѣдовать 
его источники, какъ часто приходится намъ съ го­
речью въ душѣ восклицать: „какъ велика сила грѣха 
и какимъ несчастнымъ дѣлаетъ онъ человѣка! “ На­
противъ, укажите хоть одного благочестиваго хри­
стіанина, который пожаловался бы на тяжесть ученія 
своего Божественнаго Учителя и съ чувствомъ ропота 
сказалъ бы: жалѣю, что послѣдовалъ Христу? Истин-



—  15

ные послѣдователи Христа, въ какихъ бы обстоятель­
ствахъ они не находились, всегда чувствовали себя 
счастливыми и вполнѣ были довольны своею судьбою. 
Какія прекрасныя слова сказаны были св. Поликар­
помъ, епископомъ Смирнскимъ, который умеръ муче­
ническою смертію за имя Христово! „Отрекись отъ 
Христа, сказалъ ему правитель, и я отпущу тебя на 
свободу". Но св. Поликарпъ отвѣтилъ: „Уже восемь­
десятъ шесть лѣтъ служу я Ему, и Онъ не сдѣлалъ 
мнѣ ничего дурного, какъ же я отрекусь отъ Него?". 
И всѣ истинные христіане, и ваше собственное сердце, 
навѣрное, скажутъ вамъ, что это правда.

Такимъ образомъ, и опытъ, и прямое слово Спа­
сителя, и ваше собственное сознаніе, — все подтвер­
ждаетъ эту истину, которую мнѣ хотѣлось бы по­
глубже напечатлѣть въ сердцахъ вашихъ: только въ 
служеніи Богу, въ вѣрѣ и благочестіи человѣкъ мо­
жетъ найти свое истинное счастье.

Есть въ жизни человѣческой, по крайней мѣрѣ, 
одинъ моментъ, когда, повидимому, невозможно ни­
какое счастье, немыслимо никакое спокойствіе, такой 
моментъ, когда міръ—онъ самъ подтверждаетъ это— 
не можетъ дать никакого мира и утѣшенія, когда онъ 
совершенно оставляетъ своихъ послѣдователей. Это— 
моментъ смерти, которая неизбѣжно наступитъ для 
насъ, хотя мы и не знаемъ, когда, гдѣ и какъ скоро.

Но и въ этотъ страшный моментъ оправдается 
истинность словъ Спасителя, что у Него и съ Нимъ 
только можно находить миръ и спокойствіе. Да, этотъ 
миръ и спокойствіе блачестивый христіанинъ можетъ 
находить даже и на смертномъ одрѣ. Какъ нѣжная 
мать стоитъ у этого одра надежда— эта кроткая по­
сланница неба, которая одною рукою поднимаетъ 
упавшій духъ его, а другою показываетъ, за темнымъ



—  16 —

покрываломъ, отдѣляющимъ время отъ вѣчности, пер­
вые лучи небесной славы. Для благочестивыхъ, по­
этому, смерть есть ничто иное, какъ отдыхъ послѣ 
труда, возвращеніе изгнанника на родину, переходъ 
плавающаго изъ бурнаго моря въ тихую пристань, 
конецъ ночи и начало дня. Вотъ почему благочести­
вый человѣкъ не только не боится смерти, но съ не­
терпѣніемъ ждетъ ее и радуется ея приближенію. 
Когда одному святому юношѣ сказали, что смерть 
его уже близка, то онъ не только не смутился, какъ 
другіе умирающіе, но пришелъ въ неописуемый во­
сторгъ, внѣ себя отъ радости повторилъ нѣсколько 
разъ: „готовъ, иду, съ радостію иду къ моему Господу!". 
Такъ умираютъ и всѣ благочестивые люди. Кто жи­
ветъ въ Господѣ, тотъ въ Господѣ и умираетъ. Ка­
кова жизнь, такова и смерть.

И мы, друзья мои, если будемъ жить въ Господѣ, 
въ искреннемъ благочестіи и набожности, то и мы 
будемъ умирать въ Господѣ. И тогда мы опытно 
узнаемъ, какъ вѣрно слово апостола, что благочестіе 
на все полезно, полезно не для настоящей только 
жизни, но и будущей, загробной.

Если же благочестіе полезно и спасительно для 
всѣхъ людей вообще, то вдвойнѣ, втройнѣ полезно 
оно для юношескаго возраста. Для юноши благоче­
стіе—это ледникъ, охлаждающій неумѣренный пылъ 
его страстей; оно есть его защита и оборона противъ 
нападеній міра и діавола; имъ подавляются въ немъ 
зародыши всѣхъ пороковъ и — наоборотъ, — насажда­
ются и возращаются сѣмена всякой добродѣтели. Еще 
Соломонъ справедливо сказалъ о немъ: „все доброе 
пришло ко мнѣ вмѣстѣ съ благочестіемъ". Да, благо­
честивый юноша всегда бываетъ и самый трудолюби­
вый, самый вѣрный своему долгу юноша. Благочести-



—  17 —

вый юноша есть, конечно, и самый чистый и нрав­
ственно безукоризненный юноша,— какой это полез­
ный членъ для человѣческаго общества! Благочести­
вый юноша, къ какому бы классу людей онъ не при­
надлежалъ, самый скромный и покорный, самый 
любвеобильный и предупредительный юноша. Посмо­
трите на Іисуса—первообразъ юношескаго возраста,— 
какъ онъ набоженъ и благочестивъ, какъ точно и 
усердно исполняетъ всѣ обязанности, какъ къ Богу- 
Отцу своему небесному, такъ и къ земнымъ своимъ 
родителямъ! Онъ молится, будучи еще отрокомъ, мо­
лится и юношею; охотно посѣщаетъ храмъ Божій и, 
подолгу оставаясь въ немъ, Онъ возрастаетъ въ пре­
мудрости и благодати, въ любви у Бога и человѣковъ. 
Смотрите, христіанскіе юноши, на этотъ вашъ перво­
образъ, и дѣлайте также! Больше, какъ можно больше 
старайтесь развивать въ себѣ духъ благочестія во дни 
вашей юности, и вы собственнымъ опытомъ узнаете, 
какъ дороги плоды и какъ велико и незамѣнимо 
счастье, пріобрѣтаемое имъ. Благочестивая юность— 
какое это украшеніе, какое благо для земли!

О, Господи!—пошли отъ духа Твоего духъ страха 
Божія и благочестія! Даруй намъ благочестивое юно­
шество и тѣмъ обнови лице земли! Аминь.

Владиміръ, Митрополитъ Московскій.

(Продолженіе слѣдуетъ).

Г > Т і Т > Т і 1

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 2



Слово о Божественномъ промышленіи надъ рус­
ской землей, явленномъ въ событіяхъ при во­

цареніи дома Романовыхъ.

пНе двѣ ли птицы цѣнитеся единому 
ассарію? и ни едина отъ нею падетъ на 
земли безъ Отца вашего. Вамъ же и власи 
главніи вей изочтени сутъи (Матѳ. X, 
29— 30).

Всѣми событіями жизни человѣка и народовъ упра­
вляетъ Господь. Людямъ дана только свобода желаній, 
то согласныхъ съ волею Божіею, то противныхъ ей; 
но осуществленіе сихъ желаній зависитъ уже отъ 
Промысла Божія, какъ поучаетъ насъ Апостолъ:
«послушайте вы, говорящіе: «сегодня или завтра отпра­
вимся въ такой-то городъ и проживемъ тамъ одинъ годъ 
и будемъ торговать и получать прибыль», вы, которые 
не знаете, что случится завтра: ибо что такое жизнь 
ваша? паръ, являющійся на малое время, а потомъ исче­
зающій. Вмѣсто того, чтобы вамъ говорить:«если угодно 
будетъ Господу и живы будемъ, то сдѣлаемъ то или  
другое» (Іак. 4, 13— 15).

Итакъ всѣ событія человѣческой и міровой жизни 
совершаются по волѣ Божіей; событія, полезныя для 
благочестія,—по Его благоволенію, событія же собла­
знительныя—по Его попущенію ради испытанія вѣр­
ныхъ и ради утвержденія терпѣнія ихъ, а равно и 
для обличенія злобы нечестивыхъ и дальнѣйшаго ихъ



19 —

посрамленія.—Правда, не скоро удается понять лю­
дямъ, какъ могутъ согласоваться съ Божественнымъ 
вседержительствомъ такія обстоятельства, когда грѣш­
ники торжествуютъ, а праведники соблазняются; въ 
этихъ случаяхъ даже благочестивые смущаются въ 
помыслахъ своихъ и говорятъ: «вотъ эти нечестивые 
благоденствуютъ въ вѣкѣ семъ, умножаютъ богатство; 
такъ не напрасно ли я очищалъ сердце мое и омывалъ 
въ невинности руки мои, и подвергалъ себя ранамъ всякій 
день и обличеніямъ всякое утроі» (Псал. 72, 12— 14). 
И только послѣ размышленія и молитвы въ храмѣ 
Божіемъ постигаютъ они пути промысла Божія. «Какъ 
сновидѣніе по пробужденіи, такъ Ты, Господи, пробу­
дивъ ихъ, уничтожишь мечты ихъ (ст. 20).

Такъ обыкновенно не сразу и не всякимъ наблю­
дателемъ познаются пути Промысла въ событіяхъ 
жизни. Но бываютъ времена и событія, когда пути 
Промысла открываются для всѣхъ современниковъ и 
ихъ потомковъ съ изумительною очевидностью. Тако­
вы, конечно, прежде всего событія чудесныя, како­
выми, напр., сопровождался и предварялся исходъ 
избраннаго народа Божія изъ Египта и его вселеніе 
въ Землю Обѣтованную. Таковыми бываютъ иногда и 
событія, не ознаменованныя чудесами, или сверхъ­
естественными дѣлами Господа, но съ неотразимою 
ясностью открывающія Его промыслительныя цѣли и 
Его направляющую десницу. Вспомнимъ, напримѣръ, 
кару Божію іудеямъ за ихъ колебаніе въ вѣрѣ и по­
клоненіе идоламъ,—когда Господь послалъ на нихъ 
Навуходоносора, раззорилъ чрезъ него ихъ страну, 
ихъ храмъ и ихъ царство, переселилъ ихъ въ Вави­
лонъ, а затѣмъ чрезъ 70 лѣтъ, волею царей Кира и 
Дарія, возвратилъ на родину всѣхъ желающихъ, т.-е. 
всѣхъ ненавидѣвшихъ язычество, и такимъ образомъ

2*



—  20 —

возсоздалъ и возродилъ избранное племя, удаливъ его 
отъ всѣхъ двоедушныхъ и маловѣрныхъ.

Нѣчто подобное, т.-е. столь же ясное дѣло Прот 
мысла видимъ мы и въ исторіи „новоизбранныхълю­
дей", т.-е. народа русскаго при воцареніи нынѣ пра­
вящей династіи Романовыхъ.

Въ этихъ событіяхъ участіе Божественнаго Промы­
сла сказывается съ особенною ясностью именно потому, 
что, вопреки обычнымъ условіямъ перемѣны царствен­
ныхъ династій, здѣсь совершенно отсутствовали желанія 
человѣческія; не только отсутствовало честолюбивое 
стремленіе первыхъ представителей династіи, но на­
противъ они были избраны на царство безъ ихъ 
вѣдома, призваны противъ своего желанія, но пону­
ждены къ принятію царскаго престола духовенствомъ 
и народомъ почти насильно, посредствомъ грознаго 
заклятія.—Избраніе юноши Михаила въ цари уже 
совершилось; никакихъ соперниковъ на престолона­
слѣдіе въ странѣ нашей не было; въ Кострому при­
шло великое посольство отъ всероссійскаго народнаго 
собора, и, войдя крестнымъ ходомъ въ Ипатьевскій 
монастырь, гдѣ пребывалъ избранный царь со своею 
матерью—монахиней, присланные люди, во главѣ съ 
архіепископомъ Рязанскимъ Ѳеодоритомъ, объявили 
юношѣ и его матери общенародную и Божію волю; 
но тщетно они упрашивали, тщетно поднимали предъ 
избранникомъ чудотворные лики: отказъ, внушенный 
смиреніемъ и сознаніемъ своей юности, оставался 
неодолимымъ, пока Михаилъ и Марѳа не услышали 
такихъ грозныхъ словъ Владыки Ѳеодорита: „да будетъ 
по вашему... бѣдствуй, русская земля! Пусть наста­
нетъ прежнее безначаліе, пусть плачетъ снова народъ, 
опозорятся церкви! Но предъ симъ святымъ образомъ 
говорю тебѣ, царь Михаилъ, что отнынѣ на тебя



—  21

падаетъ бѣдствіе отчизны. И ты, инокиня благоче­
стивая, ты будешь отвѣчать предъ судомъ Божіимъ 
за кровь и слезы христіанъ". Только это заклятіе 
поколебало юношу и его мать; только оно могло за­
ставить новую династію согласиться на занятіе цар­
скаго престола.— Не исканіе власти и славы человѣ­
ческой, но путь креста, путь подвига, путь безропот­
наго несенія человѣческой обиды былъ излюбленнымъ 
жребіемъ этого благочестиваго дома.

Отецъ и мать новоизбраннаго государя въ цвѣтѣ 
лѣтъ были оклеветаны предъ царемъ Борисомъ, на­
сильственно разлучены и пострижены въ монашество, 
но сей тяжелый даже для призванныхъ къ нему 
подвигъ они оба понесли съ такимъ же усердіемъ и 
съ такою же покорностью, какъ будто избрали его 
добровольно, и конечно не покинули его и тогда, 
когда отношеніе правительства къ нимъ измѣнилось; 
они дали обѣты свои предъ лицемъ Бога, а Богъ 
неизмѣняемъ. Ихъ преданности Промыслу не омра­
чила и горестная участь ни въ чемъ невиноватыхъ 
страдальцевъ братьевъ Ѳеодора, а теперь уже инока 
Филарета Романова,— Василія Никитича, Александра 
Никитича и Михаила Никитича, сосланныхъ Бори­
сомъ въ далекіе предѣлы сѣвернаго края—Усолье, 
Пелымъ, Ныробъ, гдѣ они, послѣ тягостнаго года 
ссылки, были умерщвлены мучителями-стражами; осо­
бенно тяжко мучили Михаила Никитича: его заклю­
чили въ яму-землянку и уморили, послѣ годичнаго 
томленія, голодомъ. Лжедимитрій Самозванецъ пове­
лѣлъ перенести тѣла трехъ братьевъ-страдальцевъ въ 
Московскій Новоспасскій монастырь, причемъ тѣло 
Михаила оказалось нетлѣннымъ; на мѣстѣ его кон­
чины была тогда же воздвигнута часовня, а любящій 
праведныхъ страдальцевъ русскій народъ началъ вско-



—  22  —

рѣ собираться туда на молитву и брать себѣ цѣлеб­
ный песочекъ съ могилы страстотерпца, что продол­
жается въ Ныробѣ и понынѣ.

Мудрено-ли, что великій печальникъ земли русской, 
патріархъ Гермогенъ, изъ своего подземнаго заклю­
ченія убѣждавшій современниковъ не вручать вдов­
ствующаго царства русскаго польскому королевичу, 
указалъ на родъ праведниковъ-страдальцевъ, какъ на 
единственно достойный пріять скипетръ потомковъ 
Равноапостольнаго Владиміра?

Итакъ смотрите, какія благословенія, какія воспо­
минанія и какое родство окружали юную душу Миха­
ила, перваго царя новой династіи. Благословеніе 
праведника изъ темницы, неповинная казнь еще мо­
лодыхъ дядей, отецъ-монахъ и митрополитъ, томящійся 
въ плѣну, и мать-монахиня, столь неохотно отпустив­
шая его изъ своего смиреннаго уединенія на царство! 
Были-ли когда-нибудь цари, пріявшіе славу царства 
въ такой обстановкѣ подвига, страданія, неповинныхъ 
казней и добровольнаго пріятія насильно навязанной 
разлуки? Мудрено-ли послѣ всего этого, что не только 
самъ Михаилъ, но и его сынъ, Алексѣй, и его внукъ, 
Ѳеодоръ, ему наслѣдовавшіе, „ходили предъ Богомъ", 
какъ Авраамъ, старались во всѣхъ дѣлахъ царства сво­
его руководиться Его святою волею, какъ Исаакъ, и, 
подобно Іакову, принимали всѣ событія жизни своей 
или какъ даръ, или какъ бичъ Божій, десницей Кото­
раго управляются дѣла царствъ человѣческихъ.

Окончились дни русской смуты, но еще нѣсколько 
лѣтъ томился въ плѣну Митрополитъ Филаретъ Ни­
китичъ и, не увлекаясь своимъ положеніемъ отца 
царя, завѣщеваетъ изъ своей неволи „ни единой 
пяди земли русской" не отдавать полякамъ въ видѣ 
выкупа за драгоцѣннаго плѣнника.



—  23  —

Но вотъ онъ уже въ Москвѣ, на него возлагаютъ 
санъ патріарха, онъ именуется „Великимъ Госуда­
ремъ", но земныя почести не отвлекаютъ его отъ 
монашескаго подвига; онъ не стѣсняетъ сына въ его 
царствованіи, не отрицается положенія почетнаго со­
вѣтника государя, но чинъ иноческій, хотя и невольно 
подъятый, но добровольно понесенный, остается для 
него первымъ его дѣломъ, важнѣйшимъ изъ жизнен­
ныхъ подвиговъ: онъ прежде всего монахъ, затѣмъ 
святитель-патріархъ и потомъ уже отецъ юнаго царя 
и самъ Великій Государь. Не правъ-ли былъ цар­
ственный сынъ его, когда въ граматѣ, обращенной 
къ отцу, именуетъ его по виду человѣкомъ, но по 
нраву ангеломъ во плоти, избраннымъ во святите- 
лѣхъ и кротчайшимъ изъ людей.

Монахомъ и святителемъ былъ родоначальникъ 
царей Романовыхъ; не были иноками его царствен­
ные потомки, но строй жизни, опредѣляемый иноче­
скимъ уставомъ, на три четверти столѣтія водворился 
во дворцѣ новой династіи. Съ ранняго утра служи­
лась царю утреня, затѣмъ читались житія святыхъ и 
докладывались нужнѣйшія дѣла государственныя, а 
царь уже спѣшитъ къ святой литургіи, и только от­
стоявъ Божественную службу, вкушаетъ пищу. Вотъ 
приходитъ Великій постъ: вкушеніе пищи допускается 
лишь послѣ вечерни,—да и какой пищи? пять дней 
въ недѣлю хлѣбъ съ квасомъ, а вареное въ субботу 
и воскресенье,—да и то, конечно, безъ рыбы. А цѣ­
лый день молитва, чтеніе и поклоны, да слушаніе 
дѣлъ государственныхъ, дѣлъ нерѣдко тревожныхъ, 
дѣлъ крамольныхъ и дѣлъ военныхъ, требовавшихъ 
затѣмъ и самого царя на ратный подвигъ въ разлукѣ 
съ семьей и столицей.

Вотъ на какой образъ жизни,—не жизни, а житія—



24  —

взирала вновь собранная отъ раззоренія и измѣны 
наша Русь! Вотъ почему она такъ быстро крѣпла 
подъ этимъ знаменіемъ подвига послушанія и молитвы; 
вотъ почему столь быстро таяли, какъ грязный снѣгъ 
подъ лучами весенняго солнца, остатки измѣны и 
разбойныхъ шаекъ, и царство изъ мятежнаго раззо­
ренія такъ быстро сложилось въ одно покорное, 
дружное и прочно сплоченное церковно-государствен­
ное тѣло. Подвигъ поста и молитвы, который прохо­
дился во дворцѣ, сдѣлали все это! И не только это: 
не только упроченіе собственнаго царства совершила 
новая династія.

Къ царству русскому со времени воцаренія Рома­
новыхъ и понынѣ простерлись уповающіе взоры, по­
тянулись умоляющія руки православныхъ племенъ и 
народовъ всего міра. Чрезъ одиннадцать лѣтъ послѣ 
воцаренія Михаила Ѳедоровича, пишетъ ему Препо­
добный Іовъ Почаевскій „изъ Лядской страны" о 
горькой долѣ православныхъ христіанъ, молящихся о 
томъ, чтобы московскій царь ихъ всѣхъ объединилъ 
подъ своею державой, что и осуществилось для поло­
вины православныхъ малороссовъ при сынѣ Михаила, 
Алексѣѣ Михайловичѣ, чрезъ добровольную присягу 
на вѣрность ему казаковъ Богдана Хмѣльницкаго, 
возвратившихъ русскихъ царямъ древній священный 
Кіевъ и весь лѣвый берегъ Днѣпра. Въ это же время 
Восточные Вселенскіе Патріархи, постоянно прите­
кавшіе за милостынею въ Москву, исповѣдуютъ въ 
стольной палатѣ русскихъ царей общее молитвенное 
желаніе христіанъ Востока—грековъ и арабовъ, чтобы 
россійскій автократоръ, или самодержецъ сдѣлался 
православнымъ монократоромъ, т.-е. царемъ—едино­
держцемъ всего православнаго міра.

Правда, широки были предѣлы и тогдашняго рус-



25 —

скаго царства, но его малолюдство, его незаселен­
ность и разноплеменность, его окруженность врагами 
съ запада и съ юга не могли бы давать почву такимъ 
дерзновеннымъ надеждамъ, еслибъ не чувствовалось 
русскими людями, еслибъ не созерцалась и право­
славными иностранцами та неудержимо растущая 
мощь народнаго единодушія, та восторженная предан­
ность обновленной родинѣ всѣхъ сословій земли рус­
ской, которая внушалась высокимъ подвигомъ благо­
честія и смиренномудрія „тишайшихъ" государей, 
воспитанныхъ подъ мантіей старицы-монахини, учив­
шихся жить и царствовать подъ осѣненіемъ патріар­
шаго омофора недавняго страдальца-^зника. Смѣлыя 
надежды христіанъ не посрамились: онѣ осуществля­
ются постепенно съ 1654 года и понынѣ.

Не земное, а Божіе царство открывалось въ Кремлѣ 
Московскомъ для всѣхъ взиравшихъ на него—рус­
скихъ и иностранцевъ. Здѣсь воочію сбывалось слово 
Божіе: «мною царіе царствуютъ и сильніи содѣваютъ 
правду» (Притчей 8, 15).—Не было явныхъ чудесъ 
при воцареніи Романовскаго дома, не сверхъестест­
веннымъ образомъ раждались, воцарялись и умирали 
первые три царя династіи, но десница Божія откры­
лась въ судьбахъ ихъ жизни съ такою ясностью, какъ 
въ богоугодномъ царствѣ Давида, Езекіи и Іосіи.

Это были истинно слуги Божественной воли, Боже­
ственнаго произволенія о возрожденіи народномъ, о 
водвореніи земли русской во главу всего православ­
наго міра и въ свѣточъ восточнымъ инородцамъ, ко­
торые во множествѣ принимали теперь св. крещеніе 
и сливались во едино съ великимъ народомъ рус­
скимъ.

Это великое призваніе своего царствованія созна­
валъ лучшій изъ царей Романовыхъ, тишайшій Але-



—  26 —

ксѣй Михайловичъ, когда однажды на пріемѣ грече­
скихъ владыкъ, обнимая яхъ выи, со слезами просилъ 
прощенія у нихъ и у всего заграничнаго православія 
въ томъ, что до сихъ поръ не можетъ онъ со своими 
вѣрными воинами освободить всѣхъ православныхъ 
христіанъ отъ лютой власти магометанъ и еретиковъ 
и собрать всѣхъ во едино стадо.

Не честолюбивое стремленіе завоевателя сказыва­
лось въ этихъ словахъ и въ этихъ слезахъ; завоева­
тель и честолюбецъ не плачетъ и не проситъ про­
щенія. Нѣтъ,—здѣсь говорило глубокое состраданіе 
собрата во Христѣ своимъ братьямъ по вѣрѣ, по 
Церкви Православной, которая для русскихъ людей 
отъ царя до послѣдняго простолюдина была самымъ 
дорогимъ сокровищемъ на землѣ, ради котораго они 
подвизались, ради котораго смирялись, во славу ко­
тораго царствовали и которымъ покоряли въ послу­
шаніе царской власти и своихъ, и чужихъ. Вотъ для 
чего воцарилъ Романовыхъ надъ Русью Божественный 
Промыслъ, вотъ для чего провелъ ихъ предковъ чрезъ 
горнило страданій, вотъ къ чему стремится и поны­
нѣ русскій народъ подъ ихъ богохранимой державой! 
Съ этимъ знаменемъ она непоколебима. Держись за 
него непоколебимо, Святая Русь!

Антоніи, Архіепископъ Волынскій.



Святые верховные апостолы Петръ и Павелъ * ) .
Праздникъ радостенъ возсія концемъ днесь, всечестная 

память премудрыхъ апостолъ и верховныхъ Петра и 
Павла... Память праведныхъ съ похвалами. А чтобы 
достойно восхвалить святыхъ верховныхъ апостоловъ 
Петра и Павла, нужно изобразить жизнь и подвиги 
ихъ. Дѣло это совсѣмъ не легкое. Труды и дѣла сихъ 
святыхъ апостоловъ столь славны, и такъ величе­
ственны и многочисленны, что одинъ перечень ихъ 
займетъ всю нашу бесѣду. По нуждѣ мы намѣреваемся 
въ возможной мѣрѣ наблюдать краткость. На первомъ 
мѣстѣ предложимъ житіе и подвиги св. апостола 
Петра, а потомъ и ап. Павла.

Св. апостолъ Петръ былъ уроженцемъ небольшаго 
галилейскаго города Виѳсаиды, что на сѣверо-запад­
номъ берегу Генисаретскаго озера. Онъ былъ сыномъ 
рыбаря Іоны. Родной братъ его назывался Андреемъ. 
По примѣру отца, оба брата занимались также рыбо­
ловствомъ. Отъ него получали они нѣкоторое под­
спорье своему небогатому хозяйству. До призванія 
на дѣло апостольскаго служенія, Петръ носилъ имя 
Симона.

Когда выступилъ на свое служеніе святый Пред­
теча Господень Іоаннъ, пришла въ волненіе и вся 
Галилея. Многіе изъ обитателей ея двинулись къ 
берегамъ Іордана, гдѣ проповѣдовалъ и крестйлъ

*) Внѣбогослужебная бесѣда, на праздникъ 29-го іюня.



— 28 —

Іоаннъ. Нѣкоторые поступали въ число учениковъ 
Крестителя. Братъ Симона Андрей не хотѣлъ и раз­
ставаться съ нимъ. Симонъ также хотѣлъ бы быть 
съ Іоанномъ, да по семейнымъ обстоятельствамъ рѣ­
шиться на это не могъ. У него вѣдь была уже своя 
семья и еще малыя дѣти. Но все же Симонъ бывалъ 
и на берегу Іордана, гдѣ крестилъ Предтеча Госпо­
день Іоаннъ. Здѣсь онъ и получилъ первое призваніе 
къ апостольству отъ самого Господа Іисуса Христа. 
Братъ Симона Андрей слышалъ отъ своего учителя, 
что Іисусъ есть „Агнецъ Божій, Который беретъ на 
Себя грѣхъ міра" (Іоан. 1, 29). Слова эти сопрово­
ждались указаніемъ на Іисуса, шедшаго къ Іоанну. 
Андрей „первый находитъ брата своего Симона и 
говоритъ ему: мы нашли Мессію, что значитъ—Хри­
стосъ; и привелъ его къ Іисусу. Іисусъ же, взглянувъ 
на него, сказалъ: ты Симонъ, сынъ Іонинъ; ты наре­
чешься Кифа, еже сказается Петръ (Петрос— камен­
ный) (Іоан. 1, 43).

На другой день Господь Іисусъ Христосъ напра­
вился въ Галилею. Въ числѣ спутниковъ былъ и Си­
монъ, нареченный Петромъ. Въ городѣ Канѣ Гали­
лейской Іисусъ совершилъ Свое первое чудо, претво­
ривъ воду въ вино. Изъ Каны Онъ прибылъ въ Ка­
пернаумъ. Будучи въ домѣ Петра, Онъ исцѣлилъ 
тещу его и множество больныхъ и бѣсноватыхъ. Ко­
нечно, это еще болѣе укрѣпило въ сердцѣ Симона 
Петра зародившуюся вѣру. Однако онъ еще продол­
жалъ заниматься ловлею рыбъ. Отъ этого дѣла онъ 
и былъ призванъ окончательно къ апостольскому 
служенію.

Однажды слушатели особенно тѣснили Спасителя 
на берегу моря. Онъ увидѣлъ Симона съ Андреемъ, 
занятыхъ закидываніемъ сѣтей въ море (Мѳ. IV, 18).



— 29 —

Но вотъ они уже ихъ вытащили на берегъ и вымы­
вали. Спаситель вошелъ въ лодку Петрову и, отплывъ 
недалеко отъ берега, училъ. Когда же Онъ окон­
чилъ, сказалъ Симону Петру: „отплыви на глубину и 
закиньте сѣти свои для лова. Симонъ сказалъ Ему 
въ отвѣтъ: Наставникъ! мы трудились всю ночь, и 
ничего не поймали; но по слову Твоему закину сѣть". 
Уловъ оказался необычайнымъ. „Сѣти прорывались 
отъ множества пойманныхъ рыбъ. Съ помощію това­
рищей они наполнили рыбою двѣ лодки. Это такъ 
поразило Симона, что онъ припалъ къ колѣнамъ 
Іисуса и сказалъ: выйди отъ меня, Господи! потому 
что я человѣкъ грѣшный. Ибо ужасъ объялъ его и 
всѣхъ, бывшихъ съ нимъ, отъ этого лова рыбъ, ими 
пойманныхъ... И сказалъ Іисусъ Симону: не бойся! 
отнынѣ будешь ловить человѣковъ" (Лук. V, 1— 10). 
Симонъ Петръ и бывшіе съ нимъ, оставивъ лодки, 
послѣдовали за Іисусомъ.

Непрестанное пребываніе съ Божественнымъ Учи­
телемъ благодѣтельно дѣйствовало на всѣхъ апосто­
ловъ. Господь поручалъ имъ и дѣло благовѣстія, да­
ровавъ напередъ власть надъ духами нечистыми и 
силу исцѣлять всякія болѣзни. Конечно, не вдругъ 
ученики Спасителя могли совершенно переродиться. 
Петръ, какъ болѣе пылкій, и дѣйствовалъ иногда не­
обдуманно. Вотъ тому примѣръ: послѣ чудеснаго на­
сыщенія пяти тысячъ человѣкъ пятью хлѣбами, Спа­
ситель отпустилъ народъ. Ученикамъ Своимъ Онъ 
повелѣлъ войти въ лодку и плыть къ Капернауму, а 
Самъ остался на мѣстѣ для молитвы. Время дня уже 
было позднее, а на морѣ неожиданно поднялась буря. 
Лодка, въ которой плыли ученики Спасителя, носи­
лась по волнамъ. Опасность потонуть всѣмъ имъ въ 
морѣ была великая. Спаситель же въ четвертую стра-



— 30 —

жу (послѣ трехъ часовъ) пошелъ къ ученикамъ Сво­
имъ по водѣ. „И ученики, увидѣвши Его, идущаго 
по морю, встревожились и говорили: это призракъ и 
отъ страха вскричали. Но Іисусъ тотчасъ заговорилъ 
съ ними и сказалъ: ободритесь; это Я, не бойтесь. 
Петръ сказалъ Ему въ отвѣтъ: Господи! если это Ты, 
повели мнѣ придти къ Тебѣ по водѣ. Онъ же ска­
залъ: иди. И вышедъ изъ лодки, Петръ пошелъ по 
водѣ, чтобы подойти къ Іисусу; но, видя сильный вѣ- 
терь, испугался и, начавъ утопать, закричалъ: Гос­
поди! спаси меня. Іисусъ тотчасъ простеръ руку, под­
держалъ его и говоритъ ему: маловѣрный! зачѣмъ ты 
усомнился? И когда вошли они въ лодку, вѣтеръ 
утихъ. Бывшіе же въ лодкѣ подошли, поклонились 
Ему и сказали: истинно ты Сынъ Божій" (Мѳ. XVI, 
22—33).

Такую вѣру въ Господа Іисуса Христа, какъ Сына 
Божія, Петръ исповѣдалъ отъ лица всѣхъ и въ дру­
гое время. Но когда Спаситель открылъ ученикамъ 
Своимъ, что ему должно идти въ Іерусалимъ на стра­
данія, Петръ сталъ прекословить. За это онъ услы­
шалъ строгій выговоръ отъ кротчайшаго Господа, 
потому что мыслилъ не о томъ, что Божіе, но что 
человѣческое (Мѳ. XVI, 13—23). Но желая укрѣпить 
вѣру его, какъ и другихъ апостоловъ, Спаситель по­
казалъ славу Свою на горѣ Преображенія. Петръ 
былъ при этомъ преславномъ чудѣ. По вознесеніи 
Спасителя на небо онъ воспоминалъ о немъ (2. Петр. 
1, 16— 18).

Симонъ Петръ искренно и всею душею возлюбилъ 
Спасителя. Онъ и мысли не могъ допустить, чтобы 
когда-нибудь оскудѣла въ немъ вѣра и любовь къ 
Господу Мессіи. Когда Спаситель послѣ бесѣды о таин­
ствѣ причащенія поставилъ и ближайшимъ ученикамъ



— 31

Своимъ вопросъ: „не хотите ли и вы отойти"? Такъ 
вѣдь поступили уже нѣкоторые изъ слушателей Его, 
да и въ большомъ даже числѣ. Петръ на вопросъ 
Господа далъ такой отвѣтъ: „Господи! къ кому намъ 
идти? Ты имѣешь глаголы вѣчной жизни: и мы увѣ­
ровали и познали, что Ты Христосъ, Сынъ Бога Жи­
ваго" (Іоан. VI, 67—69). Не смотря на таковое увѣреніе 
апостола Петра, Спаситель особо молился о немъ, 
чтобы не оскудѣла вѣра его. Хотя Апостолъ увѣрялъ, 
что готовъ идти за Спасителемъ и въ темницу и 
на смерть, однако услышалъ: „не пропоетъ пѣтухъ 
сегодня, какъ ты трижды отречешься, что не знаешь 
Меня" (Лук. XXII, 32—34): Предреченіе это исполни­
лось. Петръ отвергся отъ Христа. Но у него за отре­
ченіемъ послѣдовало глубокое раскаяніе. Онъ горько 
заплакалъ (Лук. XXII, 62), да плакалъ о грѣхѣ и во 
всю свою жизнь до мученической кончины, не смотря 
на то, что зналъ о прощеніи. Таково и есть истинное 
покаяніе.

При крестѣ Спасителя апостола Петра не было. 
Пораженъ былъ пастырь, и овцы его разошлись. 
Страхъ наполнилъ ихъ души. Но вотъ на третій день 
по крестной смерти Спасителя жены мѵроносицы рано 
утромъ возвѣстили имъ, что тѣла Господа нѣтъ во 
гробѣ. Петръ съ Іоанномъ быстро пошли ко гробу. 
Іоаннъ скорѣе прибылъ, но подождалъ Петра. Симонъ 
подошелъ и вошелъ въ пещеру и увидѣлъ во гробѣ 
однѣ пелены и платъ, который былъ на главѣ Его, 
не съ пеленами лежащій, но особо свитый на другомъ 
мѣстѣ (Іоан. XX, 2 —7). По великому Своему чело­
вѣколюбію, Воскресшій Спаситель пожелалъ утѣшить 
особымъ явленіемъ ап. Петра. Послѣ этого всѣ апо­
столы Христовы часто созерцали Господа Іисуса Хри­
ста и бесѣдовали съ Нимъ. Воскресшій много разъ



—  32 —

являлся Своимъ апостоламъ и училъ ихъ тайнамъ 
царствія Божія. На сороковой день по воскресеніи 
Онъ вознесся на небо предъ глазами ихъ. Апостолы 
поклонились Ему и возвратились въ Іерусалимъ съ 
великою радостію. Всѣ они единодушно пребывали 
въ молитвѣ и моленіи съ нѣкоторыми женами и Ма­
ріею, Матерью Іисуса, и съ братьями Его. Петръ пред­
ложилъ избрать на мѣсто отпавшаго Іуды достойнаго 
человѣка. Жребій апостольства въ сонмѣ двѣнадцати 
выпалъ на Матѳія.

При наступленіи Пятидесятницы всѣ апостолы пре­
бывали единодушно вмѣстѣ. Господь Іисусъ Христосъ 
обѣщалъ имъ ниспослать иного Утѣшителя, Духа 
Святаго. Они и ожидали исполненія этого обѣтова­
нія, не зная времени его. Господу угодно было по­
слать на апостоловъ Своихъ Святаго Духа въ день 
Пятидесятницы. „Внезапно сдѣлался шумъ съ неба, 
какъ бы отъ несущагося сильнаго вѣтра, и наполнилъ 
весь домъ, гдѣ они находились. И явились имъ раз­
дѣляющіеся языки, какъ бы огненные, и почили по 
одному на каждомъ изъ нихъ. И исполнились всѣ 
Духа Святаго, и начали говорить на иныхъ языкахъ, 
какъ Духъ давалъ имъ провѣщать". Слушатели удив­
лялись тому, какъ это простые галилеяне могли го­
ворить на разныхъ языкахъ. Иные дозволили себѣ 
глумленіе, говоря, что они напились сладкаго вина. 
Слыша это, ап. Петръ съ одинадцатію, возвысивъ 
голосъ, указалъ на неразуміе догадки. Въ объясненіе 
же событія онъ привелъ пророчество Іоиля. Пророкъ 
сей провѣщалъ о Духѣ Святомъ, нисходящемъ на 
рабовъ Божіихъ и о спасеніи всѣхъ, призывающихъ 
имя Господа. „Мужи израильскіе, продолжалъ ап. 
Петръ, выслушайте слова сіи: Іисуса Назорея, Мужа, 
засвидѣтельствованнаго вамъ отъ Бога силами и чу-



— 33 —

десами и знаменіями... вы взяли и, пригвоздивши 
руками беззаконныхъ, убили; но Богъ воскресилъ 
Его... чему всѣ мы свидѣтели". Воскресшія вознесся 
на небо и теперь ниспослалъ обѣщаннаго Духа Свя­
таго. „Итакъ, твердо знай весь домъ Израилевъ, за­
кончилъ свою рѣчь ап. Петръ, что Богъ содѣлалъ 
Господомъ и Христомъ Сего Іисуса, Котораго вы 
распяли" (Дѣян. II, 14—36). Слушая слова Апостола, 
нѣкоторые въ умиленіи спрашивали, что имъ дѣлать? 
Петръ сказалъ имъ: „покайтесь и да крестится каж­
дый изъ васъ во имя Іисуса Христа для прощенія 
грѣховъ и получите даръ Святаго Духа". Въ этотъ 
день приняли святое крещеніе около трехъ тысячъ 
человѣкъ.

Чрезъ нѣсколько дней апостолы Петръ и Іоаннъ 
шли въ храмъ помолиться. Петръ исцѣлилъ при во­
ротахъ храма нищаго хромого. По этому поводу онъ 
сказалъ рѣчь къ окружившими его іудеямъ. Апостолъ 
призывалъ слушателей очистить грѣхъ богоубійства 
вѣрою въ Господа Іисуса Христа и покаяніемъ. Въ 
тотъ день присоединилось къ церкви около пяти ты­
сячъ человѣкъ. Но это возбудило въ сердцахъ фари­
сеевъ и саддукеевъ гнѣвъ. Апостоловъ привлекли къ 
допросу и запретили имъ проповѣдовать о Христѣ. 
Конечно, они не повиновались, за что и претерпѣли 
біеніе палками. Но развѣ это могло угасить пламень 
ревности по вѣрѣ въ душахъ святыхъ апостоловъ? Свя­
тый Петръ трудится безъ страха. Онъ неустанно благо­
вѣствуетъ о Христѣ. Слово его является дѣйственнымъ, 
ибо сопровождается чудесами. Господь даровалъ ап. 
Петру такую силу чудотворенія, что даже тѣнь его, 
осѣнявшая больныхъ, исцѣляла ихъ. Посему то не 
только жители Іерусалима, но и окрестныхъ мѣстъ 
приносили своихъ недужныхъ для исцѣленія. Такъ

зГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ.



— 34 —

какъ вѣра Христова распространялась быстро, то 
іудеи подняли было гоненіе на исповѣдниковъ имени 
Христова. Но это повело къ тому, что послѣдніе стали 
въ большомъ числѣ покидать Іерусалимъ и благовѣ­
ствовать о Господѣ Іисусѣ Христѣ въ окрестностяхъ 
Іерусалима и далѣе. Св. ап. Петръ былъ посылаемъ 
вмѣстѣ съ ап. Іоанномъ въ Самарію, для совершенія 
таинства мѵропомазанія надъ самарянами, крещен­
ными діакономъ Филиппомъ. Апостолы сіи на воз­
вратномъ пути благовѣствовали во многихъ самарин­
скихъ селеніяхъ (Дѣян. гл. VIII). Спустя нѣсколько 
времени ап. Петръ пришелъ въ мѣстечко Лидду. 
Здѣсь онъ исцѣлилъ разслабленнаго Энея, а въ Іоп­
піи воскресилъ умершую Тавиѳу. Отсюда Апостолъ 
призванъ былъ въ Кесарію Палестинскую, гдѣ и кре­
стилъ сотника Корнилія со всѣми его домашними. За 
это Петръ подвергся упрекамъ со стороны Іудеевъ, 
принявшихъ крещеніе. Отвѣтъ Апостола, что онъ 
посланъ былъ Самимъ Богомъ, удовлетворилъ упре­
кавшихъ. Они уразумѣли, что Господу Богу угодно 
было открыть двери вѣры и язычникамъ во спасеніе.

Послѣ немногихъ лѣтъ спокойствія открылось но­
вое гоненіе на церковь Христову. Иродъ Агриппа 
получилъ власть надъ Палестиной. Онъ въ 44 году 
прибылъ въ Іерусалимъ не задолго до праздника 
Пасхи. Желая сдѣлать что-нибудь пріятное іудеямъ, 
онъ казнилъ апостола Іакова Заведеева. Іудеямъ это 
понравилось. Иродъ также доволенъ былъ. Онъ при­
казалъ схватить и Петра. Такъ какъ наступали дни 
Пасхи, когда смертная казнь не производилась, то 
его заключили въ темницу. Господь Богъ услышалъ 
молитвы христіанъ объ избавленіи Петра отъ руки 
Ирода. Ангелъ Господень вывелъ его изъ темницы. 
Избѣгши опасности, Петръ скрылся, ибо возможно



— 35

было ожидать поисковъ его. До времени апостоль­
скаго собора въ Іерусалимѣ (51 г.), онъ благовѣство 
валъ вѣру въ предѣлахъ Кесаріи Палестинской и 
Финикіи. На соборѣ онъ снова повторилъ разсказъ 
объ обстоятельствахъ крещенія римскаго сотника Кор- 
нилія. Изъ его рѣчи ясно было, что Господь Богъ 
не положилъ различія между обрѣзанными и необрѣ­
занными, спасая вѣрующихъ благодатію. Рѣшено было 
не подвергать обращающихся къ вѣрѣ во Христа языч­
никовъ къ сохраненію обрядоваго еврейскаго закона.

До собора іерусалимскаго всѣ свѣдѣнія объ ап. 
Петрѣ заключаются въ священныхъ книгахъ. Послѣ 
же него приходится уже довольствоваться большею 
частію преданіемъ. Къ сожалѣнію, послѣднее подверг­
лось значительному искаженію. Святые апостолы от­
личались такою скромностію, такимъ смиреніемъ, что 
нисколько не заботились оставлять по себѣ точныхъ 
свѣдѣній о мѣстахъ, временахъ и обстоятельствахъ, 
при которыхъ совершалось ихъ апостольское служеніе.

Послѣ іерусалимскаго собора ап. Петръ благовѣ­
ствовалъ въ Сиріи. Нѣсколько разъ онъ появлялся 
въ Антіохіи сирійской. Здѣсь онъ рукоположилъ въ 
санъ епископа антіохійскаго Евода. Мѣсто проповѣди 
ап. Петра указываютъ древніе писатели въ предѣлахъ 
малоазійскихъ. Святый ап. Павелъ говоритъ, что 
Петру было ввѣрено преимущественно проповѣдовать 
Евангеліе іудеямъ (Галат. II, 9). И дѣйствительно, 
онъ благовѣствовалъ вѣру Христову евреямъ разсѣя­
нія. Къ нимъ онъ написалъ и первое свое посланіе. 
Конечно, апостолъ, вѣроятно, имѣлъ въ виду и языч­
никовъ, принявшихъ вѣру христіанскую. Цѣль посла­
нія была двоякая. Онъ желалъ утвердить въ христіа­
нахъ сознаніе, что вѣра въ Іисуса Христа, какъ Иску­
пителя, возвѣщенная и принятая ими усердно, за-

з*



36 —

ключаетъ въ себѣ источникъ блаженства. Возвѣщен­
ное имъ ученіе, какъ слово Божіе, вѣчно и непре­
ложно. Посему нужно предаться ему съ дѣтскою про­
стотою. Во-вторыхъ, апостолъ желалъ внушить хри­
стіанамъ твердость въ вѣрѣ среди гоненій и мужество 
къ препобѣжденію всѣхъ соблазновъ языческаго міра, 
дабы никто ни въ чемъ не могъ бы ихъ укорять. 
Въ концѣ посланія ап. Петръ передаетъ привѣтствіе 
въ такихъ словахъ: „Привѣтствуетъ васъ избранная, 
подобно вамъ, церковь въ Вавилонѣ и Маркъ сынъ 
мой“ (I Петр. V, 13). Изъ какого Вавилона писалъ 
ап. Петръ свое первое посланіе? Латиняне паписты 
высказывали ту мысль, что апостолъ Римъ называетъ 
Вавилономъ въ иносказательномъ-де смыслѣ. Но для 
какой же цѣли апостолу нужно было скрывать свое 
мѣстопребываніе? Значитъ, нужно искать городъ, ко­
торый бы носилъ имя Вавилона. Древній, что въ 
Месопотаміи, на берегу Ефрата, находился въ разва­
линахъ. Другой Вавилонъ былъ извѣстенъ въ Егип­
тѣ. Въ томъ и другомъ можно было обрѣсти евреевъ, 
которымъ по преимуществу желалъ благовѣствовать 
св. апостолъ Петръ. Вавилонъ на Ефратѣ почитаетъ 
своимъ апостоломъ Ѳому. Святый же Петръ апостолъ 
вѣроятнѣе благовѣствовалъ въ Египтѣ. У историка 
Евсевія записано, что Маркъ, о которомъ упоминаетъ 
ап. Петръ въ первомъ посланіи, былъ посланъ про­
повѣдовать Евангеліе въ Египтѣ. Онъ основалъ цер­
ковь въ Александріи (Церк. ист. кн. II, гл. 16). Апо­
столъ Петръ, пославъ Марка въ Египетъ, и самъ 
послѣ пришелъ сюда. Въ Египтѣ онъ видѣлся и съ 
Филономъ, а не въ Римѣ. Изъ Египта св. апостолъ 
Петръ прибылъ въ Коринѳъ. Святый Діонисій, епи­
скопъ коринѳскій, воспоминалъ объ этомъ въ посла­
ніи къ римлянамъ (въ II в.): „вотъ и вы этимъ на-



— 37 —

поминаніемъ соединили насажденія, произращенйыя 
Петромъ и Павломъ въ Римѣ и Коринѳѣ; потому что 
оба они насадили насъ, коринѳянъ, и оба учили, равно 
какъ и въ Италіи оба они учили и оба въ одно время 
пострадали" (Евсев. Ц. ист. кн. II, гл. 23).

Столицу римской имперіи св. Петръ посѣтилъ уже 
къ концу своей жизни. „Петръ, пишетъ историкъ 
Евсевій, проповѣдовалъ вѣроятно іудеямъ... а подъ 
конецъ, находясь въ Римѣ, распятъ былъ на крестѣ 
головою внизъ,—каковой образъ страданія избралъ 
самъ" (Церк. ист. кн. III, гл. 1). Древнее преданіе 
Церкви почти единогласно свидѣтельствуетъ, что апо­
столъ Петръ пострадалъ въ Римѣ при императорѣ 
Неронѣ (въ 67 году). И Господь нашъ Іисусъ Христосъ 
предрекъ ему такой родъ смерти. „Истинно, истинно 
говорю тебѣ, сказалъ Спаситель Петру, когда ты 
былъ молодъ, то препоясывался самъ и ходилъ, куда 
хотѣлъ; а когда состарѣешься, то прострешь руки 
твои, и другой препояшетъ тебя, и поведетъ, куда 
не хочешь. Сказалъ же это Спаситель (замѣчаетъ отъ 
себя св. Іоаннъ Богословъ), давая разумѣть, какою 
смертію Петръ прославитъ Бога" (Іоан. XXI, 18— 19) 
Не задолго до своей кончины ап. Петръ написалъ и 
послалъ къ тѣмъ же христіанамъ, къ которымъ пи­
салъ первое свое посланіе, второе. Въ немъ апостолъ 
предостерегалъ своихъ духовныхъ дѣтей отъ лжеучи­
телей, увеличивавшихся въ числѣ очень быстро и 
увлекавшихъ неокрѣпшихъ въ вѣрѣ.

2) Святый апостолъ Павелъ до своего обращенія 
къ вѣрѣ въ Господа Іисуса Христа, т. е. въ еврействѣ 
носилъ имя Савла. Родился онъ въ киликійскомъ го­
родѣ Тарсѣ. Отецъ его былъ еврей изъ колѣна Ве­
ніаминова. Онъ пользовался правами римскаго гра­
жданина. Съ этими правами связывались многія пре-



— 38 —

имущества. Но, какъ еврей, отецъ Савла не покидалъ 
отечественной вѣры и обрядовъ. Онъ далъ сыну сво­
ему Савлу первоначальное образованіе въ греческихъ 
школахъ Тарса. Оканчивать же религіозное образо­
ваніе онъ былъ посланъ въ Іерусалимъ въ школу 
получившаго тогда большую извѣстность члена сине­
дріона, раввина Гамаліила. Отецъ Савла, кажется, 
желалъ, чтобы и сынъ его былъ раввиномъ. Желаніе 
это было извѣстно Савлу. Оно согласовалось и съ 
душевнымъ его настроеніемъ.

Савлъ отъ природы былъ надѣленъ блестящими 
способностями. Особенно хорошо у него было настроено 
сердце. Савлъ любилъ Господа Бога, желалъ и ста­
рался исполнять всѣ заповѣди Его закона. Ревностію 
къ этому онъ превосходилъ даже и учителя своего. 
Но религіозная настроенность въ духѣ обрядового 
закона не спасла его отъ слѣпой ревности. Савлъ 
увидѣлъ въ благовѣстникахъ и исповѣдникахъ Хри­
стовой вѣры отщепенцевъ отъ отечественной вѣры, 
недруговъ іудейства и опасныхъ для него людей. По­
этому онъ вооружился противъ Христовыхъ учени­
ковъ. Онъ самъ свидѣтельствуетъ объ этомъ: „Я даже 
до смерти гналъ послѣдователей сего ученія (Хри­
стова), связывая и предавая въ темницу и мужчинъ 
и женщинъ" (Дѣян. XXII, 4). „Это я и дѣлалъ въ 
Іерусалимѣ: получивъ власть отъ первосвященниковъ, 
я многихъ святыхъ заключалъ въ темницы и, когда 
убивали ихъ, я подавалъ на то голосъ; и по всѣмъ 
синагогамъ я многократно мучилъ ихъ и принуждалъ 
хулить Іисуса и, въ чрезмѣрной противъ нихъ ярости, 
преслѣдовалъ даже и въ чужихъ городахъ" (XXVI, 
10— 11), И ап. Лука свидѣтельствуетъ, что Савлъ 
одобрялъ убіеніе Стефана (VIII, 1 ср. XXII, 20) и бе­
регъ одежды убійцъ. Но милосердый Господь не до-



— 39 —

пустилъ погибели столь великаго мужа. Самъ Павелъ 
усматриваетъ въ этомъ неизреченное человѣколюбіе 
Бога. „Благодарю давшаго мнѣ силу, Христа Іисуса 
Господа нашего, что Онъ призналъ меня вѣрнымъ, 
опредѣливъ на служеніе, меня, который прежде былъ 
хулитель и гонитель и обидчикъ, но помилованъ... Но 
для того я и помилованъ, чтобы Іисусъ Христосъ во 
мнѣ первомъ показалъ все долготерпѣніе, въ примѣръ 
тѣмъ, которые будутъ вѣровать въ Него къ жизни 
вѣчной" (1 Тимоѳ. 1, 12—13 и 16).

О томъ, какъ произошло обращеніе Савла къ вѣрѣ 
въ Господа Іисуса Христа благовѣствуется въ книгѣ 
Дѣяній святыхъ апостоловъ. И самъ Савлъ имѣлъ 
поводъ двукратно разсказывать объ этомъ событіи. 
По убіеніи Стефана онъ „терзалъ церковь Божію, входя 
въ домы и влача мужчинъ и женщинъ, отдавалъ въ 
темницу (Дѣян. VIII, 3). Вѣрующіе во Христа, гони­
мые въ Іерусалимѣ, начали разсѣяваться по окрест­
нымъ мѣстамъ. Гдѣ бы ни появился исповѣдникъ 
Христовой вѣры, онъ немедленно начиналъ благовѣ­
стіе о Христѣ. Господь благословлялъ успѣхомъ дѣло 
это. Вѣрующіе во Христа появились во многихъ горо­
дахъ. Лишь только Савлъ заслышалъ о появленіи 
исповѣдниковъ Христовой вѣры внѣ Іерусалима, какъ 
„дыша угрозами и убійствомъ на учениковъ Господа" 
испросилъ у первосвященника письмо въ Дамаскъ съ 
разрѣшеніемъ разыскивать тамъ вѣрующихъ во Христа 
и связанными приводить въ Іерусалимъ. Уже не да­
леко отъ Дамаска находился онъ съ своими спутни­
ками, какъ внезапно среди дня осіялъ его съ неба 
свѣтъ. Во свѣтѣ явился ему Самъ Господь Іисусъ 
Христосъ. Савлъ узрѣлъ Его, но не могъ вынести 
свѣта, и какъ самъ, такъ и всѣ спутники его упали 
на землю. Послышался отъ Явившагося во свѣтѣ го-



—  40  —

лосъ на еврейскомъ языкѣ: Савлъ, Савлъ, что ты 
гонишь Меня? Онъ сказалъ: кто Ты, Господи? Господь 
же сказалъ: Я Іисусъ, Котораго ты гонишь. Трудно 
тебѣ идти противъ рожна (т. е. противъ божествен­
наго безсильно человѣческое). Онъ въ трепетѣ и ужасѣ 
сказалъ: Господи! что повелишь мнѣ дѣлать? И Го­
сподь сказалъ ему: встань и иди въ городъ; и сказано 
будетъ тебѣ, что тебѣ должно дѣлать". И спутники 
Савла видѣли свѣтъ, слышали слова, но ничего не 
поняли. А когда Савлъ поднялся съ земли, то казался 
лишившимся зрѣнія. Посему повели его за руку въ 
Дамаскъ. Здѣсь онъ, оставаясь въ продолженіи трехъ 
дней безъ пищи и питія, пребывалъ въ молитвѣ.

Въ городѣ Дамаскѣ въ это время находился апо­
стольскій ученикъ, пресвитеръ Ананія, мужъ благо­
честивый. Господь повелѣлъ ему посѣтить Савла. 
Ананія въ смущеніи отвѣчалъ, что Савлъ гонитель 
вѣрующихъ во Христа, да и въ Дамаскъ то онъ при­
былъ съ намѣреніемъ взять ихъ. Господь же сказалъ 
ему: „иди, ибо онъ есть Мой избранный сосудъ, чтобы 
возвѣщать имя Мое предъ народами и царями и сы­
нами Израилевыми. И Я покажу ему, сколько онъ 
долженъ пострадать за имя Мое". Савлъ же самъ во 
время молитвы получилъ отъ Господа откровеніе. Ему 
показанъ былъ въ видѣніи Ананія, который пришелъ 
къ нему, и чрезъ возложеніе рукъ возвратилъ зрѣніе. 
Ананія нашелъ Савла и повѣдалъ ему о томъ, какъ 
Господь послалъ его. Савлъ повѣрилъ. Ананія возло­
жилъ на него руки, и Савлъ прозрѣлъ. Послѣ этого 
онъ крестился, и на другой день уже свидѣтельство­
валъ въ Дамаскѣ іудеямъ, что Іисусъ есть Христосъ, 
Божій Сынъ и Спаситель міра.

Событія, которыя пережилъ Савлъ, должны были 
сильно повліять на него. Ему нужно было уединиться.



— 41 —

Савлъ рѣшилъ удалиться въ Аравію. Чрезъ три года 
онъ возвратился въ Дамаскъ. Своимъ благовѣстіемъ 
о Христѣ, какъ Обѣтованномъ Спасителѣ, онъ сна­
чала возбуждалъ недоумѣніе, а потомъ и злобу іуде­
евъ. Послѣдніе уже сговорились убить Савла. Они 
подговорили языческаго правителя города стеречь го­
родскія ворота. Благожелатели Савла спустили его 
въ корзинѣ чрезъ городскую стѣну изъ окна дома, 
прилегавшаго къ стѣнѣ (1 Корине. XI, 32). Савлъ 
рѣшился посѣтить Іерусалимъ (въ 39 г.). Три года 
назадъ тому онъ покинулъ городъ врагомъ и гони­
телемъ Церкви Божіей. Теперь онъ уже Апостолъ, 
котораго научилъ и послалъ благовѣствовать Самъ 
Христосъ Іисусъ. Въ Іерусалимѣ къ Савлу отнеслись 
съ недовѣріемъ. Тогда Варнава поручился за Савла, 
разсказавъ апостоламъ и членамъ іерусалимской 
церкви о томъ, какъ Самъ Господь Іисусъ Христосъ 
призвалъ его къ апостольству. Савлъ былъ принятъ 
въ общеніе въ церкви іерусалимской. Съ дерзнове­
ніемъ онъ началъ проповѣдовать имя Господа Іисуса 
въ Іерусалимѣ. Это возбудило противъ него ярость 
іудеевъ. Они уже согласились убить Савла. Тогда во 
время молитвы въ храмѣ, сообщаетъ самъ Апостолъ, 
„онъ пришелъ въ изступленіе и увидѣлъ Его (Го­
спода Іисуса Христа), и Онъ сказалъ ему: поспѣши 
и выйди скорѣе изъ Іерусалима, потому что здѣсь не 
пріимутъ твоего свидѣтельства... Иди; я пошлю тебя 
далеко къ язычникамъ" (Дѣян. XXII, 18—21). Савлъ 
повиновался.

Въ Іерусалимѣ между тѣмъ было получено извѣ­
стіе, что въ Антіохіи Сирійской многіе изъ язычни­
ковъ увѣровали въ Господа Іисуса Христа. Апостолы 
поручили Варнавѣ идти въ Антіохію и благоустроить 
тамъ церковную общину. Варнава вызвалъ къ себѣ



42 —

на помощь изъ города Тарса Савла. Цѣлый годъ про­
вели они въ Антіохіи, проповѣдуя о Христѣ. Обще­
ство антіохійскихъ братій о Христѣ впервые стало 
называться христіанскимъ, а отдѣльные члены его — 
христіанами. Въ то время изъ Іерусалима прибыли 
въ Антіохію пророки. Они предвозвѣщали о тяжеломъ 
для Палестины бѣдствіи—голодѣ. Предсказаніе ихъ 
сбылось. Во время наступившаго голода антіохійскіе 
христіане собрали пожертвованіе и уполномочили 
Савла и Варнаву доставить его братіямъ жившимъ 
въ Іудеѣ (Дѣян. гл. XI).

Варнава и Савлъ, исполнивши порученіе въ Іеру­
салимѣ, возвратились въ Антіохію. Съ ними былъ пле­
мянникъ Варнавы, Іоаннъ Маркъ. Около 46 года по 
Р. Хр. Духъ Святый отдѣлилъ Варнаву и Савла на 
подвигъ благовѣстія Христовой вѣры среди язычни­
ковъ. Послѣ молитвы съ благожеланіями, антіохійскіе 
христіане отпустили отъ себя своихъ учителей вѣры. 
А они рѣшились посѣтить родину Варнавы, островъ 
Кипръ. Проповѣдуя о Христѣ въ синагогахъ іудей­
скихъ и на площадяхъ, они успѣли пройти весь 
островъ. Въ прибрежномъ городѣ Пафосѣ проживалъ 
римскій начальникъ острова, Сергій Павелъ. Онъ 
былъ мужъ благоразумный и внимательный. Пригла­
сивъ къ себѣ Варнаву и Савла, начальникъ попро­
силъ ихъ предложить ему бесѣду. Апостолы благовѣ­
ствовали о Господѣ Іисусѣ Христѣ. Слушалъ ихъ съ 
начальникомъ и одинъ волхвъ, еврей Варіисусъ. При­
мѣчая, что Сергій Павелъ внималъ рѣчамъ проповѣд­
никовъ, и опасаясь потерять на него свое вліяніе, 
волхвъ началъ мѣшать имъ. Савлъ поразилъ его слѣ­
потою за противодѣйствіе свѣту Евангелія. Это про­
извело такое дѣйствіе на начальника, что онъ увѣ­
ровалъ въ Господа Іисуса Христа. Съ этого времени



—  43

и Савлъ принялъ имя Павла, желая этимъ показать 
свое назначеніе благовѣствовать Христову вѣру языч­
никамъ.

Изъ Кипра Павелъ и Варнава, сопутствуемые Мар­
комъ, переправились на полуостровъ Малоазійскій. 
Маркъ по немощамъ тѣла оставилъ ихъ и возвра­
тился въ Іерусалимъ. Болѣе продолжительную оста­
новку Павелъ и Варнава сдѣлали въ Антіохіи Писи- 
дійской. Въ субботу Павелъ держалъ въ синагогѣ 
рѣчь къ іудеямъ. Воспомянувъ кратко о благодѣяні­
яхъ Божіихъ, оказанныхъ еврейскому народу со дней 
избавленія его отъ рабства египетскаго, онъ особенно 
отмѣтилъ то, что изъ дома Давида Богъ воздвигъ 
Израилю Спасителя. Хотя жители Іерусалима не при­
знали Его и просили Пилата убить, однако Богъ во­
скресилъ Его изъ мертвыхъ. Теперь во имя Его воз­
вѣщается спасеніе всѣмъ, а прежде всего іудеямъ. 
Слова Апостола сначала произвели благопріятное дѣй­
ствіе на слушателей. Когда они расходились изъ си­
нагоги, то прбсили апостоловъ и въ слѣдующую суб­
боту проповѣдовать. Но нѣкоторые такъ увлеклись 
словами Павла, что, не дожидаясь субботы, убѣдили 
его бесѣдовать съ ними. Среди слушателей было 
много прозелитовъ т. е. иноплеменниковъ, приняв­
шихъ іудейскую вѣру. Они пересказывали ученіе Павла 
и язычникамъ. Эти послѣдніе также пожелали слы­
шать благовѣстіе его. Когда настала суббота, къ си­
нагогѣ подошли и многіе изъ язычниковъ. Это не 
понравилось іудеямъ. Они стали противорѣчить Павлу 
и дозволили себѣ насмѣшки. Тогда Павелъ съ Вар­
навою объявили, что они свободны теперь обратиться 
съ проповѣдію къ язычникамъ, ибо іудеи не желаютъ 
ихъ слушать. Язычники радовались этому и многіе 
увѣровали въ Господа Іисуса по слову апостоловъ.



—  44  —

Но іудеи успѣли возбудить нѣкоторыхъ знатныхъ лицъ 
противъ Павла и Варнавы. Ихъ изгнали изъ города 
(Дѣян. гл. XIII). Они, отрясши прахъ съ ногъ сво­
ихъ, пошли въ Иконію. Господь руками Павла и 
Варнавы творилъ много чудесъ. Это, конечно, содѣй­
ствовало успѣхамъ вѣры. Въ городѣ Иконіи обрати­
лось не мало слушателей къ вѣрѣ въ Господа Іисуса 
Христа. Іудеи же постарались и отсюда изгнать апо­
столовъ. Слѣдующій городъ, въ которомъ проповѣдо­
вали Павелъ и Варнава, былъ Листра. Когда они 
благовѣствовали, въ числѣ слушателей находился хро­
мой отъ рожденія. Апостолъ Павелъ исцѣлилъ его. 
Народъ сталъ говорить на мѣстномъ нарѣчіи, что 
боги въ образѣ людей сошли на землю. Появился 
жрецъ съ жертвенными животными и вѣнками. Апо­
столы, увидѣвъ это, разодрали на себѣ одежды въ 
знакъ скорби и начали громко говорить къ толпѣ: 
„Мужи! что вы это дѣлаете? И мы подобные вамъ 
человѣки, и благовѣствуемъ вамъ, чтобы вы обрати­
лись отъ сихъ ложныхъ боговъ къ Богу живому, Который 
сотворилъ небо и землю, и море, и все, что въ нихъ“... 
Едва удалось уговорить народъ, чтобы не приносилъ 
онъ жертвы. Въ то самое время, какъ апостолы бе­
сѣдовали съ народомъ, пришли изъ Антіохіи и Ико­
ніи іудеи и возмутили слушателей противъ благо­
вѣстниковъ. Въ Павла стали бросать камнями и, по­
бивъ, вытащили за городъ, почитая его уже мерт­
вымъ. Но когда собрались ученики, онъ всталъ и 
вошелъ въ городъ. На другой день Павелъ и Вар­
нава отбыли въ Дервію. На возвратномъ пути они 
посѣтили тѣ самые города, въ которыхъ проповѣдо­
вали вѣру Христову. Они поставляли къ каждой церкви 
пресвитеровъ, поручивъ имъ совершать таинства, от­
правлять богослуженіе и учить. Тѣмъ же путемъ, ко-



— 45

торымъ прибыли, апостолы Павелъ и Варнара воз­
вратились въ Антіохію Сирійскую, гдѣ и повѣдали 
христіанамъ о всемъ, что Господь Богъ творилъ ру­
ками ихъ у язычниковъ и какъ Онъ отверзъ имъ 
двери вѣры.

Сообщеніе объ этомъ апостолъ Павелъ дѣлалъ и 
на Соборѣ Іерусалимскомъ 51-го года. Соборъ этотъ 
рѣшилъ, что соблюденіе обрядоваго закона Моисеева 
для христіанъ не нужно. Рѣшеніе это признано было 
внушеніемъ Святаго Духа, пребывающаго въ Церкви. 
Противящіеся опредѣленію Собора окажутся против­
никами Святаго Духа.

Вскорѣ послѣ Іерусалимскаго Собора апостолы Па­
велъ и Варнава рѣшились предпринять второе бла- 
говѣстническое путешествіе. Но Богу угодно было 
теперь разлучить сихъ великихъ мужей. Варнава, 
взявъ съ собою племянника Марка, на что не согла­
шался Павелъ, отплылъ въ Кипръ. Павелъ же съ Си­
лою пошли сухимъ путемъ на Малоазійскій полу­
островъ. Медленно проходя его и благовѣствуя во 
многихъ городахъ, они достигли приморскаго города 
Троады. Здѣсь Павлу во снѣ явился македонянинъ и 
говорилъ: „пріиди въ Македонію и помоги намъ!“ 
Апостолъ принялъ это видѣніе за указаніе свыше от ­
носительно мѣста благовѣстія Взявши въ число сво­
ихъ спутниковъ Луку, онъ переправился на европей­
скій берегъ. ,

Филиппы были первымъ городомъ, гдѣ Апостолъ 
съ своими спутниками сдѣлалъ остановку. Въ городѣ 
не было синагоги. Жившіе здѣсь евреи съ прозели­
тами для молитвы собирались на берегу рѣки. Въ 
субботу Павелъ проповѣдовалъ имъ о Христѣ. Го­
сподь отверзъ сердце женщины, по имени Лидіи, тор­
говавшей здѣсь багряницами. Она крестилась и до-



46

ставила пріютъ въ своемъ домѣ Павлу и его спутни­
камъ. Ревностно проповѣдуя, они уже многихъ при­
влекли ко Христу. Но врагъ спасенія людей воздвигъ 
противъ проповѣдниковъ правой вѣры нѣкоторыхъ 
гражданъ. Когда Павелъ съ спутниками шелъ въ мо­
литвенный домъ, одна служанка, одержимая духомъ 
прорицательнымъ, доставлявшая господамъ своимъ 
большой доходъ, стала кричать за ними: „вотъ рабы 
Бога Всевышняго, которые возвѣщаютъ намъ путь, 
спасенія". Апостолы не имѣли нужды въ свидѣтель­
ствѣ духа нечистаго. Павелъ исцѣлилъ больную 
именемъ Господа Іисуса. Лишившись источника до­
ходовъ, господа схватили его и Силу и повлекли къ 
городскимъ начальникамъ, обвиняя ихъ въ томъ, что 
они возмущаютъ жителей города своей проповѣдью. 
Не разобравши обвиненій, начальники били Павла и 
Силу палками и заключили въ темницу. Темничному 
стражнику приказано было тщательнѣе смотрѣть за 
узниками. Онъ помѣстилъ ихъ во внутреннее отдѣ­
леніе и ноги заковалъ въ колоды. Но ни открытое 
оскорбленіе, ни побои, ни узы, ни разлученіе съ уче­
никами не могли возмутить духа Павла и угасить въ 
немъ огня любви ко Христу. Въ полночь онъ вмѣстѣ 
съ Силою пѣлъ хвалебныя пѣсни Богу. Прочіе уз­
ники слушали ихъ. Вдругъ произошло землетрясеніе. 
Поколебались основанія темницы, двери отворились, 
и узы спали съ ногъ заключенныхъ. Темничный 
стражъ, думая, что узники разбѣжались, хотѣлъ умерт­
вить себя. Павелъ же громкимъ голосомъ остановилъ 
его. Тогда стражъ вбѣжалъ въ темницу, припалъ къ 
апостоламъ и умолялъ ихъ сказать ему, что нужно 
сдѣлать, чтобы спастись? Павелъ указалъ ему на не­
обходимость вѣры въ Господа Іисуса и крещеніе. Увѣ­
ровалъ стражъ и крестился со всѣми домашними сво-



47 —

ими. Къ утру начальники городскіе прислали ска­
зать темничному стражу, чтобъ онъ выпустилъ Павла 
и Силу. Но Павелъ просилъ передать имъ: „Часъ, 
римскихъ гражданъ, безъ суда всенародно били и бро­
сили въ темницу, а теперь тайно выпускаютъ. Нѣтъ, 
пусть придутъ и сами выведутъ насъ“. Начальники 
испугались, пришли, извинились и, вѣроятно, опа­
саясь волненія въ народѣ, упросили апостоловъ выйти 
изъ города. Преподавъ наставленіе новообращеннымъ 
христіанамъ, Павелъ съ спутниками удалился въ Ѳес- 
салонику или Солунь (Дѣян. XV, съ 35 ст. и XVI гл.).

По своему обычаю въ Солуни Павелъ обратился 
съ проповѣдью къ іудеямъ. Нѣкоторые изъ слушате­
лей увѣровали, а невѣрующіе возмутили противъ него 
толпу. Апостолъ удалился въ Верію, а отсюда безъ 
спутниковъ пошелъ въ Аѳины. Этотъ городъ въ то 
время славился своими школами. Такъ какъ въ Аѳины 
прибывало много иностранцевъ для образованія, то 
здѣсь было особенно замѣтнымъ обиліе капищъ и 
идоловъ. Былъ даже воздвигнутъ жертвенникъ съ 
надписью „невѣдомому Богу". Тяжело было Павлу 
видѣть множество идоловъ. Онъ, ходя по улицамъ, 
вступалъ въ бесѣды съ іудеями и еллинами. Многимъ 
говорилъ онъ объ Іисусѣ Христѣ. Рѣчи его возбудили 
вниманіе. Павла пригласили въ ареопагъ, понуждая 
его сказать что-нибудь. Онъ согласился. „Аѳиняне! 
по всему видно,—говорилъ апостолъ,—что вы какъ бы 
особенно набожны, ибо, проходя и осматривая ваши 
святыни, я нашелъ и жертвенникъ, на которомъ на­
писано: „невѣдомому Богу". Сего-то, Котораго вы, не 
зная чтите, я проповѣдую вамъ. Богъ, сотворившій 
міръ и все, что въ немъ, будучи Господомъ неба и 
земли, въ нерукотворенныхъ храмахъ живетъ и 
требуетъ служенія рукъ человѣческихъ, какъ бы



—  48

щій въ чемъ-либо нужду, Самъ дая всему жизнь и 
дыханіе и все. Отъ одной крови Онъ произвелъ весь 
родъ человѣческій, для обитанія по всему лицу земли, 
назначивъ предопредѣленныя времена и предѣлы ихъ 
обитанію, дабы они искали Бога... хотя Онъ и неда­
леко отъ каждаго изъ насъ, ибо мы Имъ живемъ и 
движемся, и существуемъ. Будучи родомъ Божіимъ, 
мы не должны думать, что Божество подобно золоту, 
или серебру, или камню, получившему образъ отъ 
искусства и вымысла человѣческаго. Итакъ, оставляя 
времена невѣдѣнія, Богъ нынѣ повелѣваетъ людямъ 
всѣмъ повсюду покаяться; ибо Онъ назначилъ день, 
въ который будетъ праведно судить вселенную, по­
средствомъ предопредѣленнаго Имъ Мужа, подавъ 
удостовѣреніе всѣмъ, воскресивъ Его изъ мертвыхъ". 
Какъ только Павелъ упомянулъ о воскресеніи мерт­
выхъ, поднялся шумъ. Многіе изъ слушателей не вѣ­
ровали въ воскресеніе, а потому и начали смѣяться. 
Другіе тоже говорили насмѣшливо, что они готовы 
послушать Павла въ другое время. Но нѣкоторые 
изъ аѳинянъ увѣровали въ Господа Іисуса Христа. 
Между ними особенно были извѣстными: Діонисій, 
членъ ареопага, и Дамарь, женщина.

Изъ Аѳинъ апостолъ Павелъ прибылъ въ Коринѳъ. 
Городъ этотъ былъ узломъ, связавшимъ востокъ съ 
западомъ. Въ немъ было большое число разнопле­
менныхъ обитателей. Испорченность нравовъ, языче­
ская образованность и іудейское упорство представ­
ляли здѣсь большія препятствія для насажденія вѣры 
Христовой. Только твердое упованіе на Божію помощь 
и откровенія свыше заставили Павла начать пропо­
вѣдь о Христѣ прежде въ синагогахъ, а потомъ и 
язычникамъ. Почти полтора года пробылъ Апостолъ 
въ Коринѳѣ. Богъ благословилъ проповѣдь его успѣ-



49

хомъ. Въ Коринѳѣ основалась и устроилась христіан­
ская община. Отсюда же Павелъ наблюдалъ за цер­
квами, основанными имъ прежде. Такъ онъ написалъ 
солунянамъ два посланія. Изъ Коринѳа Апостолъ по­
сѣтилъ Іерусалимъ, а потомъ явился въ Антіохію. 
Здѣсь онъ засталъ апостоловъ Петра и Варнаву (Дѣян. 
17—18 гл.).

Какъ назначенный Самимъ Господомъ для пропо­
вѣди Евангелія язычникамъ, ап. Павелъ не хотѣлъ 
оставаться долго въ Антіохіи, гдѣ имѣлъ высшее на­
блюденіе за мѣстной церковью ап. Петръ.' Посему онъ 
отбылъ въ Ефесъ. Въ этомъ городѣ, кромѣ языческой 
образованности, врагомъ христіанской вѣры явилась 
магія. Ею занимались язычники, какъ равно и іудеи. 
Богъ далъ Павлу великую силу чудотвореній. Не 
только самъ онъ непосредственно, но даже его платки 
и опоясанія, возлагаемые на больныхъ, доставляли 
исцѣленія. Имя Павла стало извѣстно въ городѣ. Его 
именемъ начали даже злоупотреблять какіе-то іудей­
скіе заклинатели. Когда же человѣкъ бѣсноватый, 
надъ которымъ они совершали заклинанія, одолѣлъ 
ихъ и побилъ, то страхъ напалъ на увѣровавшихъ во 
Христа. Нѣкоторые изъ нихъ имѣли у себя книги по 
магіи. Теперь въ страхѣ они снесли ихъ въ одно 
мѣсто и сожгли. Многіе и изъ язычниковъ увѣровали 
и крестились. Это встревожило тѣхъ, которымъ умень­
шеніе числа язычниковъ угрожало убытками. Одинъ 
мастеръ золотыхъ издѣлій, по имени Димитрій, дѣ­
лавшій изображенія мѣстной богини, примѣчая сокра­
щеніе сбыта, съ другими мастерами хотѣлъ возбудить 
народъ противъ Павла. Но благоразумный блюститель 
порядка успѣлъ уговорить толпу. Народъ успокоился 
и проповѣдники Христовой вѣры избѣжали гоненія.

Въ Ефесѣ ап. Павелъ пробылъ около трехъ лѣтъ.
4ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ .



—  50

Въ это время къ галатамъ пришли нѣкоторые хри­
стіане изъ іудеевъ. Унижая ап. Павла, какъ не быв­
шаго ученикомъ и очевидцемъ Спасителя, они вну­
шали галатамъ мысль о необходимости исполненія 
Моисеева закона. Какъ только ап. Павелъ получилъ 
вѣсть о лжеучителяхъ, появившихся у галатовъ, и о 
смутѣ умовъ, какъ собственноручно написалъ краткое 
имъ посланіе. Въ немъ апостолъ защищаетъ свое до­
стоинство, какъ благовѣстника Христова ученія и рав­
наго всѣмъ другимъ апостоламъ. Онъ преподалъ га­
латамъ не свое, не человѣческое Евангеліе, а Хри­
стово, которому и наученъ былъ чрезъ откровеніе 
Самого Іисуса Христа. Переходя къ вопросу о сред­
ствахъ спасенія, апостолъ обращается къ галатамъ съ 
вопросомъ: „О, несмысленные галаты! кто прельстилъ 
васъ не покоряться истинѣ, васъ, у которыхъ предъ 
глазами предначертанъ былъ Іисусъ Христосъ, какъ 
бы у васъ распятый?" А истина, которой не покоря­
лись галаты, въ томъ и состоитъ, что человѣкъ оправ­
дывается не дѣлами закона, а живою вѣрою въ Іисуса 
Христа. Законъ былъ только дѣтоводителемъ ко Хри­
сту. Свобода отъ закона должна побуждать христіанъ 
быть свободными и отъ грѣха.

И въ Коринѳѣ церковныя дѣла пришли въ разстрой­
ство. Среди коринѳскихъ христіанъ появились партіи. 
Іудействующіе именовали себя учениками ап. Петра; 
другіе же, въ противоположность іудействующимъ, хва­
лились тѣмъ, что они ученики Павла. Нѣкоторые учи­
телемъ своимъ признавали только образованнаго іудея, 
принявшаго христіанство, Апполоса. Наконецъ, были и 
такіе, которые именовали себя учениками Христовыми. 
Раздѣленіе [повело къ нестроеніямъ. Появились по­
грѣшности въ ученіи вѣры, вражда, соперничество и 
оскудѣніе христіанской любви. О раздѣленіи и безпо-



— 51

рядкахъ въ Коринѳѣ сообщено было апостолу. Для 
приведенія въ порядокъ дѣлъ Коринѳской церкви и 
исправленія жизни христіанъ онъ отправилъ къ ко­
ринѳянамъ первое свое посланіе. Въ немъ ап. Павелъ 
порицаетъ ихъ за раздоры, обличаетъ грѣшниковъ, 
поучаетъ церковному благочинію, утверждаетъ истину 
воскресенія мертвыхъ и изъ нея выводитъ требованія 
добродѣтельной жизни. Когда Павелъ получилъ извѣ­
стіе, что посланіе его произвело на коринѳскихъ хри­
стіанъ дѣйствіе благотворное, онъ написалъ имъ вто­
рое посланіе, въ которомъ опровергаетъ клеветы сво­
ихъ противниковъ, а ученикамъ даетъ наставленіе и 
увѣщанія къ терпѣнію и чистотѣ жизни. Второе свое 
посланіе апостолъ писалъ уже на пути изъ Ефеса. 
Онъ намѣревался быть въ Іерусалимѣ, но только по­
слѣ посѣщенія основанныхъ имъ церквей. Пробывъ 
въ Коринѳѣ около трехъ мѣсяцевъ, Павелъ собрался 
въ путь къ Іерусалиму. Желая видѣться съ еписко­
пами и священниками Ефеса и сосѣднихъ городовъ, 
онъ пригласилъ ихъ въ Милетъ и здѣсь преподалъ 
имъ наставленіе (Дѣян. 20, 18—38). Вотъ я, говорилъ 
апостолъ, иду въ Іерусалимъ. Духъ Святый всюду 
свидѣтельствуетъ, что меня ожидаютъ тамъ узы; но 
это не страшитъ апостола. Прискорбно для него то, 
что, по отшествіи его, появляются еретики, какъ лю­
тые волки, на расхищеніе стада. Посему апостолъ за­
вѣщаетъ пастырямъ съ великимъ усердіемъ и ревно­
стію пасти Церковь Господа Іисуса, въ которой Духъ 
Святый поставилъ ихъ епископами. Окончивъ свое 
отеческое наставленіе завѣщаніемъ оказывать снисхо­
жденіе слабымъ, помогать бѣднымъ, апостолъ со всѣми 
присутствовавшими палъ на колѣна для молитвы. По­
слѣ нея всѣ прощались съ нимъ, упадая на шею его 
и проливая слезы. Въ Кесаріи Палестинской пророкъ

4 *



—  52

Агавъ возвѣстилъ Павлу, что іудеи свяжутъ его и 
предадутъ въ руки язычниковъ. Спутники апостола 
совѣтовали ему не ходить въ Іерусалимъ; но онъ за­
явилъ, что за Господа Іисуса готовъ и жизнь свою 
положить.

Въ Іерусалимѣ Павелъ привѣтствовалъ ап. Іакова 
и пресвитеровъ іерусалимской церкви. Когда же онъ 
вошелъ въ храмъ, то іудеи бросились на него, вывели 
изъ храма и хотѣли убить. Только начальникъ рим­
скаго полка спасъ его отъ ярости іудеевъ. Павелъ 
приведенъ былъ въ крѣпость. Ему позволено было 
сказать къ іудеямъ слово. И онъ сообщилъ имъ о 
своемъ чудесномъ обращеніи къ Христу. Слушавшіе 
подняли шумъ. Павла отвели во внутреннее помѣще­
ніе и хотѣли бичевать; но онъ указалъ на свое при­
родное право римскаго гражданства и тѣмъ избавился 
отъ бичеванія. На другой день военачальникъ при­
гласилъ первосвященника и членовъ синедріона. Па­
велъ сказалъ имъ, что онъ страдаетъ за надежду во­
скресенія. Такъ какъ въ собраніи были фарисеи « 
саддукеи, то они начали между собою споръ. Фари­
сеи, указывая на Павла, говорили, что они не нахо­
дятъ въ немъ никакой вины. Однако шумъ заставилъ 
начальника взять Павла изъ собранія. Такъ какъ бо­
лѣе сорока человѣкъ іудеевъ поклялись убить Павла, 
то тысяченачальникъ ночью препроводилъ его въ Ке­
сарію Филиппову къ правителю Феликсу. Правитель 
держалъ апостола въ узахъ цѣлыхъ два года, ожидая 
подарковъ. Когда же на мѣсто Феликса присланъ былъ 
Фестъ, іудеи хотѣли склонить новаго правителя къ 
тому, чтобы онъ вызвалъ Павла въ Іерусалимъ, а сами 
замышляли убить его на пути. Павелъ не хотѣлъ идти 
въ Іерусалимъ, а потребовалъ суда у Кесаря, на что 
имѣлъ право, какъ римскій гражданинъ.



53  —

Путь до Рима былъ не благополученъ. Послѣ бур­
наго и опаснаго плаванія Павелъ и его сотоварищи 
по плаванію три мѣсяца должны были провести на 
островѣ Мальтѣ, гдѣ апостолъ своими чудесными дѣ­
яніями и ученіемъ расположилъ къ христіанской вѣрѣ 
жителей острова. Въ Римѣ Павла съ почетомъ встрѣ­
тили мѣстные христіане. Здѣсь ихъ было уже не мало. 
Они не такъ давно изъ Коринѳа отъ ап. Павла по­
лучили обширное посланіе, а теперь увидѣли его ли- 
цемъ къ лицу. Такъ какъ апостолу дозволено было 
принимать у себя всѣхъ, желавшихъ видѣть его, то 
на третій день собрались къ нему почетные изъ іуде­
евъ. Павелъ долго бесѣдовалъ съ ними о Христѣ. 
Когда іудеи упорно противорѣчили, онъ имъ объявилъ, 
что обращается къ язычникамъ. Послѣдніе охотно 
слушали ученіе апостола и принимали вѣру. Число 
христіанъ быстро увеличивалось. Ихъ можно было 
встрѣчать уже во дворцѣ императора. Апостолу Павлу 
принадлежитъ и честь благоустроенія римской церкви. 
До него ни одинъ изъ апостоловъ не былъ въ Римѣ. 
Римскіе христіане не имѣли даже еще своего епи­
скопа. Павелъ восполнилъ этотъ недостатокъ. Онъ ру­
коположилъ во епископа римской церкви ученика сво­
его Лина. Послѣ двухлѣтняго пребыванія подъ стра­
жею, апостолъ получилъ свободу и рѣшился предпри­
нять новое, четвертое свое путешествіе.

Изъ Рима апостолъ Павелъ успѣлъ отправить на­
писанныя имъ посланія: къ Филимону, къ Колосся­
намъ, ефесянамъ, филиппійцамъ и евреямъ. Но со­
стояніе христіанскихъ общинъ въ восточныхъ горо­
дахъ требовало личнаго присутствія Апостола. Лишь 
только онъ получилъ свободу, какъ поспѣшно отпра­
вился на востокъ. Здѣсь онъ, посѣщая христіанскія 
общины, поставлялъ для нихъ епископами учениковъ



54

своихъ. Такъ въ Ефесъ ап. Павелъ рукоположилъ 
Тимоѳея, на островъ Критъ—Тита. Въ руководство 
этимъ епископамъ онъ написалъ съ пути посланія. 
Съ востока апостолъ рѣшился привести въ исполне­
ніе давнишнее свое желаніе, а именно посѣтить ев­
ропейскій западъ. Но на пути въ Испанію застигли 
его посланные отъ языческихъ властей. Въ то время 
(съ 65 г.) въ Римѣ разразилось гоненіе на христіанъ, 
воздвигнутое императоромъ Нерономъ. За распростра­
неніе христіанской вѣры апостолъ Павелъ заключенъ 
былъ подъ стражу. Отсюда онъ успѣлъ написать и 
послать второе посланіе къ любимѣйшему ученику 
своему Тимоѳею, въ которомъ извѣщалъ о себѣ такъ: 
„я уже становлюсь жертвою и время моего отшествія 
настало" (2 Тимоѳ. 4, 6). Въ 67 или 68 году св. апо­
столъ Павелъ былъ усѣкнутъ мечемъ въ Римѣ, по 
преданію, въ одинъ день съ св. апостоломъ Петромъ.

Краткій обзоръ благовѣстническихъ трудовъ св. 
апостоловъ Петра и Павла возбуждаетъ въ насъ бла­
гоговѣйное изумленіе. Какъ могъ, напримѣръ, Павелъ 
совершить такой подвигъ, за который по справедли­
вости именуется и первоверховнымъ Апостоломъ, и 
кормчимъ Церкви, органомъ Христа и славою вселен­
ной (Златоустъ)? Подлинно велики труды апостоловъ 
всѣхъ. Но самъ смиренный Павелъ, не хвалясь, могъ 
сказать: „Я наименьшій изъ апостоловъ, и недосто­
инъ называться Апостоломъ, потому что гналъ цер­
ковь Божію. Но благодатію Божіею есмь то, что есмь; 
и благодать Его во мнѣ не была тщетна; но я болѣе 
всѣхъ ихъ потрудился: не я впрочемъ, а благодать 
Божія, которая со мною" (1 Кор. XV, 9—10). А вотъ 
и образецъ того, какъ онъ трудился во благовѣстіи; 
прощаясь съ пастырями ефесской церкви, Апостолъ



55 —

говорилъ имъ: бодрствуйте, воспоминая о томъ, какъ 
„я три года день и ночь непрестанно со слезами 
училъ каждаго изъ васъ" (Дѣян. XX, 31). Да развѣ 
только въ Ефесѣ такъ трудился св. апостолъ Павелъ! 
Вездѣ онъ одинаково былъ неутомимъ въ трудахъ. 
Нетрудящимся онъ запрещаетъ и хлѣбъ ѣсть (I Ѳес- 
сал. III, 10). И сему величайшему труженику оказы­
валось постоянное противодѣйствіе. И іудеи и языч­
ники являлись недругами Апостола. Они посягали 
не только на свободу его, но и на жизнь. Что пре­
терпѣлъ отъ нихъ св. апостолъ Павелъ, онъ самъ 
повѣдалъ въ посланіи къ коринѳянамъ: ,.Я гораздо 
болѣе былъ въ трудахъ, безмѣрно въ ранахъ, болѣе 
въ темницахъ, и многократно при смерти. Отъ іуде­
евъ пять разъ дано мнѣ было до сорока ударовъ безъ 
одного; три раза меня били палками, однажды кам­
нями побили, три раза я терпѣлъ кораблекрушеніе, 
ночь и день пробылъ въ глубинѣ морской; много 
разъ былъ въ путешествіяхъ, въ опасностяхъ на рѣ­
кахъ, въ опасностяхъ отъ разбойниковъ, въ опасно­
стяхъ отъ единоплеменниковъ, въ опасностяхъ отъ 
язычниковъ, въ опасностяхъ въ городѣ, въ опасно­
стяхъ въ пустынѣ, въ опасностяхъ на морѣ, въ опас­
ностяхъ между лжебратіями, въ трудѣ и въ изнуре­
ніи, часто въ бдѣніи, въ голодѣ и жаждѣ, часто въ 
постѣ, на стужѣ и въ наготѣ" (2 Коринѳ. XI, 23—27). 
Присоедините къ сему постоянное стеченіе людей, 
желавшихъ слушать благовѣстіе Апостола, заботы о 
всѣхъ церквахъ. Можно ли было безъ особенной по­
мощи Божіей имѣть успѣхъ въ дѣлѣ благовѣстія при 
столь трудныхъ обстоятельствахъ? Самъ Апостолъ 
весь свой успѣхъ относитъ къ благодати Божіей, какъ 
и всѣ свои труды. Онъ видитъ въ себѣ только однѣ 
немощи. Сила же его въ немощахъ то и совершается.



56

„Все преодолѣваетъ силою Возлюбившаго насъ" Го­
спода Бога (Римл. VIII, 37). Господь даровалъ Сво­
ему избраннику даръ премудрости и вѣдѣнія, даръ 
силы слова и чудесъ. А это такія могущественныя 
средства, съ которыми можно достигать желанныхъ 
успѣховъ. Посему то благовѣствованіе Божіе уже во 
время земной жизни Апостола было плодоносно и 
растимо во всемъ мірѣ (Колос. I, 6). „Царю же вѣ­
ковъ нетлѣнному, невидимому, единому, премудрому 
Богу, честь и слава во вѣки вѣковъ. Аминь" (1 Ти- 
моѳ. 1, 17). „Что больше Петра? говорилъ съ церков­
ной каѳедры святитель Іоаннъ Златоустый. Что равно 
Павлу дѣломъ и словомъ? Они превзошли всю при­
роду земную и небесную. Связанные тѣломъ, они сдѣ­
лались превосходнѣе ангеловъ. Итакъ, что скажемъ 
объ учителяхъ горняго и дольняго естества? Я не 
имѣю достойнаго слова восхвалить прославившихъ 
родъ нашъ, просвѣтившихъ сушу и море, истребив­
шихъ въ сердцахъ людей невѣрныхъ корень грѣховъ 
и насадившихъ сѣмена благочестія. Петръ есть пред­
водитель апостоловъ, Павелъ—учитель вселенной и 
причастникъ горнихъ силъ. Петръ—узда беззакон­
ныхъ іудеевъ, Павелъ призываетъ язычниковъ; и ус­
матривай высочайшую мудрость Господа, Который 
Петра избралъ изъ рыбарей, Павла изъ скинотвор- 
цевъ. Петръ—начало православія, великій священно­
служитель Церкви, необходимый совѣтникъ христіанъ, 
сокровищница горнихъ даровъ, избранный Апостолъ 
Господа; Павелъ — великій проповѣдникъ истины, 
слава вселенной, на небеси человѣкъ и на землѣ 
Ангелъ, слава церкви, орелъ, парящій въ высотѣ, ду­
ховная лира, органъ Господень, бдительный кормчій 
Христовой Церкви. Петръ своею тѣнью укрѣплялъ 
разслабленныхъ и освобождалъ отъ смерти; Павелъ



— 57

своими одеждами прогонялъ болѣзни и діавола". 
Такъ какъ же достойно можемъ почтить столь пре­
славныхъ благовѣстниковъ спасительной Христовой 
вѣры? „Умоляю васъ, взываетъ къ намъ св. ап. Па­
велъ, подражайте мнѣ, какъ я Христу" (1 Коринѳ. 
IV, 16). Неужели не внемлемъ мы голосу великаго 
апостола? Сохрани Господь отъ такой бѣды. Вы же 
святіи апостолы сотворите молитву ко Господу Богу 
нашему, да подастъ намъ любовь, охоту и желаніе 
подражать житію и подвигамъ вашимъ. Аминь.

Василій, Епископъ Можайскій.



НПУКП И РЕЛИГІЯ*).
„Наука и религія"—эта тема играетъ въ наше 

время выдающуюся роль не только между самими пред­
ставителями науки, но она сдѣлалась всеобщимъ 
вопросомъ. Самый простой человѣкъ и обыкновенный 
христіанинъ необходимо долженъ привести его въ 
ясность и быть готовымъ къ отвѣту всякому вопро­
шающему его объ его упованіи, т. е. требующему у него 
основанія для его вѣры и убѣжденій (I Петр. 3, 15).

Ибо наука въ наше время имѣетъ значеніе „козыря" 
противъ религіи и многіе пускаютъ его въ ходъ, 
не зная, что такое наука и религія. Вотъ почему 
мы хотимъ ближе разсмотрѣть этотъ вопросъ.

I. Н АУ К А.

Наука въ обыкновенномъ смыслѣ есть разъясненіе 
того, что подлежитъ знанію. Наука имѣетъ дѣло съ 
изслѣдованіемъ земныхъ предметовъ или съ твореніями 
міра. Эти предметы составляютъ матерію или мате­
ріалъ для науки; чрезъ систематическую форму она 
дѣлается научнымъ зданіемъ, которое, будучи построено 
правильно, согласно законамъ логики, называется 
системою. Смотря потому, что болѣе принимается во 
вниманіе у науки,—ея основаніе, или ея примѣненіе, 
различаютъ чистую или прикладную науку. Въ отно-

*) Читано въ публичномъ собраніи Златоустовскаго религіозно-философ­
скаго кружка учащихся въ Москвѣ.



59  —

шеніи своего матеріала науки раздѣляются на эмпи­
рическія или раціональныя, реальныя или формаль­
ныя, опытныя или философскія. Ни одна изъ нихъ 
не выступаетъ какъ чисто таковая, но онѣ различ­
нымъ образомъ соприкасаются другъ съ другомъ, 
входятъ одна въ другую.

Сколько существуетъ твореній и видовъ твореній, 
столько и наукъ. Наука имѣетъ дѣло не съ самими 
только твореніями, но и ихъ отношеніями другъ къ 
другу. Сколько такихъ отношеній, столько существуетъ 
и наукъ. Изслѣдованіе числовыхъ и пространствен­
ныхъ отношеній, напримѣръ, называютъ математикою. 
Изслѣдованіе природы и ея предметовъ—естественною 
наукою или естествознаніемъ, которая въ свою очередь 
расчленяется на множество отраслей. Изслѣдованіе 
обязанностей и правъ человѣческихъ называется право­
вѣдѣніемъ или законовѣдѣніемъ.

Наука изслѣдуетъ творенія по ихъ сущности, по 
ихъ происхожденію, по условіямъ ихъ бытія, по ихъ 
отличительнымъ признакамъ и явленіямъ, наконецъ, 
по ихъ дѣйствіямъ, намѣреніямъ, цѣлямъ, по ихъ 
органической и систематической связи. Такимъ обра­
зомъ науку кратко можно опредѣлить такъ: это из­
слѣдованіе и систематическое изложеніе твореній и ихъ 
взаимныхъ отношеній по ихъ сущности, ихъ дѣйствіямъ, 
ихъ г$ѣлямъ и связи.

Я нарочно употребляю выраженіе „твореніе". Для 
обозначенія этого понятія у насъ часто употребляютъ 
слово „натура". Это слово происходитъ отъ латинскаго 
па§сі, что значитъ „родиться", „возникнуть", „про­
изойти". Натура, слѣдовательно, значитъ „рожденное", 
происшедшее и по своему смыслу совпадаетъ съ сло­
вомъ „твореніе". Слово „твореніе" предполагаетъ 
Творца, между тѣмъ какъ слово „натура" получило у



60

насъ совсѣмъ неправильное значеніе. Натура часто 
употребляется для обозначенія творческой силы, даже 
Самого Творца. Сотворенное нельзя смѣшивать съ 
Творцемъ. Въ обыденной жизни этого никогда не бы­
ваетъ. Столъ, напримѣръ, никогда не смѣшивается съ 
столяромъ, сапога никогда не смѣшиваютъ съ сапожни­
комъ. Напротивъ, кто словомъ „природа" обозначаетъ 
творческую силу Божію или даже самое Лице Творца, 
тотъ смѣшиваетъ персону виновника твари съ тварью 
или Творца съ сотвореннымъ. Это такая неправиль­
ность, такое заблужденіе, которое гораздо важнѣе, 
чѣмъ какимъ оно кажется на первый взглядъ. Чтобы 
избѣжать этой ошибки, я употребляю слово не при­
рода, а твореніе. Средство, которымъ располагаетъ 
наука для изслѣдованія твореній и ихъ отношеній, 
суть человѣческія чувства и члены тѣла: глаза, уши, 
руки и проч., наблюдающій разумъ, соображающій, 
размышляющій и дѣлающій выводы и заключенія умъ. 
Къ этому присоединяются вспомогательныя средства, 
которыя придумалъ человѣческій умъ въ дополненіе 
къ своимъ чувствамъ и членамъ тѣла. Это суть многія 
орудія и различные инструменты, какъ напр., микро­
скопъ, телескопъ и т. п., которые оказываютъ неоцѣ­
нимую услугу при наблюденіяхъ и изслѣдованіяхъ 
различныхъ предметовъ. Вооружившись этими орудіями 
природы и искусства, человѣкъ предпринимаетъ свои 
наблюденія, изслѣдованія и изысканія, и дѣлаетъ свои 
опыты.

Насколько достаточно этихъ средствъ, настолько 
возможно для человѣка изслѣдованіе сущности творе­
ній и ихъ отношеній. Точными науками называются 
тѣ, которыя стараются съ математическою точностію 
разрѣшить предлежащія имъ задачи, что возможно 
преимущественно въ области такого знанія, гдѣ



61

объекты познанія составляютъ отношенія предмета 
съ условіями,—слѣдовательно, кромѣ самой математики, 
въ физикѣ, химіи, и механикѣ. Выводы точныхъ наукъ, 
если онѣ дѣйствительно таковыя, слѣдуетъ принимать 
безъ колебанія и сомнѣнья. Съ утѣшеніемъ и благо­
дарностію нужно принимать то, что эти науки въ 
наше время сдѣлали такой великій, видимый успѣхъ. 
Доказательства и слѣдствія этого успѣха мы видимъ 
во всѣхъ областяхъ общественной жизни.

Особеннаго значенія въ наше время достигла эмпи­
рическая или опытная наука. Опытъ, который долженъ 
имѣть значеніе и цѣну для практической жизни или 
для науки, не есть только сумма ежедневныхъ наблю­
деній, которыя каждый можетъ дѣлать безъ труда,— 
онъ состоитъ не въ собственномъ наблюденіи какихъ 
нибудь необыкновенныхъ внутреннихъ или внѣшнихъ 
явленій, но онъ пріобрѣтается тогда, когда доходятъ 
до совершеннаго уразумѣнія того, что изучаютъ чрезъ 
выводы изъ наблюденій и опытовъ глубоко обдуман­
ныхъ, тщательно провѣренныхъ, сличенныхъ и сопо­
ставленныхъ между собою. При чемъ одного собствен­
наго опыта бываетъ недостаточно; для болѣе основа­
тельнаго и глубокаго и прочнаго убѣжденія необходимо 
къ своему опыту присоединять опыты другихъ, отчего 
много выигрываетъ собственный опытъ и въ объемѣ 
и въ глубинѣ. Этотъ научный, такими методами прі­
обрѣтенный опытъ представляетъ содержаніе эмпири­
ческихъ или опытныхъ наукъ. Но путемъ этой науки, 
какъ это легкб замѣтить, достигаютъ только услов­
наго, релятивнаго познанія, но отнюдь не математи­
ческаго точнаго опыта. При внутреннемъ наблюденіи 
выступаетъ еще та особенная трудность, что наблю­
дающій субъектъ есть вмѣстѣ и наблюдаемый объектъ. 
Вотъ почему существенная особенность этой науки



—  62 —

та, что она не станетъ претендовать на безусловное 
общее довѣріе, такъ какъ она всѣмъ наблюденіямъ 
своимъ придаетъ болѣе или менѣе индивидуальный 
или субъективный характеръ.

Совершенно другого рода наука историческая или 
наука событій, которая между другими науками нашего 
времени играетъ выдающуюся роль. Исторія, какъ 
наука, есть не хронологическій только перечень и 
изложеніе извѣстныхъ историческихъ лицъ и событій, 
но ея задачи состоятъ въ томъ, чтобы путемъ изслѣдо­
ванія уразумѣть состояніе и развитіе нравственнаго 
міра, смыслъ прошедшаго выяснить на основаніи того, 
что изъ него не исчезло еще въ настоящемъ. Прежде 
всего ея заботою должно быть твердое установленіе 
(фактовъ) событій прошедшаго, т. е. разработка исто­
рическаго матеріала, который даетъ намъ возмож­
ность уразумѣть прошедшее. Этотъ матеріалъ состоитъ 
изъ развалинъ прошедшихъ временъ, изъ собственно 
историческихъ источниковъ и изъ памятниковъ. За­
дача критики— взвѣсить и провѣрить этотъ матеріалъ 
со стороны его подлинности и достовѣрности. При 
этой критикѣ открывается всегда широкое поле для 
человѣческой фантазіи и индивидуальнаго сужденія, 
въ особенности же для пропусковъ и прибавокъ, для ана­
логичныхъ и гипотетическихъ пополненій. О несомнѣн­
ныхъ выводахъ или даже только о достойныхъ довѣрія 
возможностяхъ при наукѣ, работающей и созидающей 
безъ фундамента, не можетъ быть и рѣчи.

Рядомъ съ извѣстными вѣрными и математически 
точными предметами есть еще великое множество 
вопросовъ о сущности и состояніи твореній, которыя 
отъ ихъ происхожденія до совершенствованія не могутъ 
быть изслѣдуемы посредствомъ человѣческихъ чув­
ствъ и ихъ вспомогательныхъ орудій. Изслѣдующій



—  63  —

человѣкъ, хотя бы самый остроумный и искусный, 
во время ихъ теченія можетъ наблюсти только нѣ­
которыя изъ явленій и дѣйствій; источникъ же и устье 
отношеній, причины и слѣдствіе вещей онъ не можетъ 
познать, такъ какъ его чувства и вмѣстѣ съ вспомо­
гательными орудіями и научными средствами и матері­
алами такъ далеко простираться не могутъ. То, чего, 
такимъ образомъ, не можетъ сдѣлать ученый собствен­
ными чувствами и вспомогательными средствами, это 
старается онъ восполнить своею фантазіею, воображе­
ніемъ, посредствомъ аналогіи (сравненія) и гипотезы 
(предположенія), и привести въ систематическую связь. 
Вмѣсто не подлежащихъ сомнѣнію и твердо установ­
ленныхъ фактовъ или причинъ ученый осуществляетъ 
догадки и предположенія, которыя самимъ имъ выду­
маны, и вмѣсто изъ очевидныхъ явленій вытекающихъ 
слѣдствій и дѣйствій дѣлаются имъ выводы и заключе­
нія, которыя онъ опять только предполагаетъ и во­
ображаетъ себѣ.

Для каждаго ясно, что этотъ родъ науки никогда 
не можетъ претендовать на то, чтобы быть дѣйстви­
тельно наукою, чистымъ и положительнымъ знаніемъ. 
Если бы были предположенія вѣрны и заключенія 
логически правильны, 'то должны быть вѣрны и ут­
вержденія. Если же предположенія эти ложны, если 
даже въ цѣпи заключеній одно только звено, одно 
только заключеніе не вѣрно, или ошибочно, то невѣрны 
и всѣ утвержденія. Эта возможность существуетъ всегда 
тамъ, гдѣ наблюденіе выходитъ изъ предѣловъ чув­
ственнаго и видимаго. Слѣдовательно, слово „наука" 
слѣдуетъ употреблять съ большою осторожностью, ибо 
и здѣсь приложима поговорка: „не все то золото, что 
блеститъ", не все то заслуживаетъ названія истинной 
науки, что выдается подъ ея флагомъ.



—  64

Честные представители науки между этими двумя 
родами истинной и воображаемой науки дѣлаютъ 
большое различіе. Послѣдній родъ, который имѣетъ 
дѣло съ гипотезами, догадками и воображеніемъ фан­
тазіи или разума, не признается ими за дѣйствитель­
ную науку, еще менѣе удостоиваютъ они утвержденія 
и слѣдствія изъ нихъ почтеннаго имени „выводовъ".

Но нечестные представители науки и ихъ клевреты 
трактуютъ гипотезы и догадки, какъ твердо установ­
ленные факты; свои заключенія они называютъ дока­
зательствами и требуютъ, чтобы ихъ выводы и утверж­
денія признавались за истину. Это—гордость, которая 
съ беззастѣнчивою дерзостью выступаетъ сейчасъ 
особенно въ области изслѣдованія природы, исторіи 
и библіи; легкомысленные и надалекіе люди этимъ 
вводятся въ заблужденіе, а робкіе въ скорбь и смущеніе. 
Но нужно смѣлѣе смотрѣть въ глаза этому роду науки, 
раскрывать и обличать ея заблужденія, и признавать 
ее за то, чѣмъ она является въ дѣйствительности, 
т. е. за бредъ воображенія, болтовню и самообожаніе. 
Она даетъ познать то, что и сколько угодно Богу, 
именно начала-, послѣднія основанія и цѣли всѣхъ 
вещей; но все, что она знаетъ, есть искусственно по­
строенная система, которая падаетъ вмѣстѣ съ тѣмъ, 
кто составилъ ее. Дарвинизмъ, какъ и выродившійся 
изъ него монизмъ, основываются на недоказанныхъ 
предположеніяхъ и ихъ заключенія суть ничто дру­
гое, какъ дерзкія утвержденія. Вмѣстѣ съ этою си­
стемою распадается и все ученіе матеріализма. Конеч­
ныя основанія и цѣли предметовъ, которыхъ еще ни 
одинъ человѣкъ не изслѣдовалъ человѣческими сред­
ствами науки, необходимо должны заключаться въ 
Творцѣ всѣхъ вещей, въ Самомъ Богѣ.

Съ именемъ Бога мы переходимъ ко второй части



—  65 —

нашей темы, къ религіи. Здѣсь мы вступаемъ на 
Святую Землю, гдѣ прилично намъ воскликнуть: „изуй 
сапоги отъ ногъ твоихъ, ибо мѣсто, на которомъ 
стоишь ты, есть святая земля".

II. Р Е Л И Г І Я .
Слово „религія", по своему происхожденію,—латин­

ское слово. Корень этого слова означаетъ „зависѣть". 
Религію имѣть—значитъ „зависѣть отъ Бога," или 
имѣть связь съ Нимъ, имѣть „отношеніе къ Нему". 
Кто имѣетъ религію, тотъ имѣетъ Бога.

Если наука, какъ мы видѣли, имѣетъ дѣло съ тво­
реніями, ихъ сущностью и ихъ отношеніями, то ре­
лигія имѣетъ дѣло съ Богомъ, Его сущностью и съ 
Его отношеніемъ къ человѣку.

Всякое разумное разсмотрѣніе или размышленіе о 
природѣ и мірѣ приводило всегда къ предположенію, 
что- Богъ есть. Невидимое существо Бога, т. е. Его 
вѣчная сила и Божество дѣлается видимымъ въ Его 
твореніяхъ, именно въ сотвореніи міра. Самые великіе 
и самые благородные естествоиспытатели всѣхъ вре­
менъ были и самыми смиренными исповѣдниками и 
почитателями Бога. Великій астрономъ Кеплеръ за­
канчиваетъ свое великое произведеніе: „Гармонику 
міра", слѣдующею молитвою: „теперь остается мнѣ 
поднять наконецъ, свои очи и руки къ небу и съ 
благоговѣніемъ и смиреніемъ обратиться съ молитвою 
къ Отцу Свѣтовъ. О, Ты, Который свѣтомъ природы 
пробуждаешь въ насъ тоску о свѣтѣ благодати, дабы 
чрезъ нее поставить насъ предъ свѣтомъСвоея славы,— 
благодарю Тебя, Господь и Творецъ мой, что Ты воз­
веселилъ меня чрезъ Твое твореніе, когда я восхи- 
/ценъ былъ дѣлами рукъ Твоихъ. Вотъ я окончилъ 
дѣло моего призванія тою мѣрою ума, какую угодно

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. О



—  66

Тебѣ было даровать мнѣ,—я открылъ людямъ, которые 
будутъ читать эти доказательства, славу дѣлъ Твоихъ, 
открылъ настолько, насколько могъ мой ограничен­
ный умъ постичь нѣчто изъ Твоей безконечности. Мое 
искреннее желаніе было говорить только истину. Если 
же мною, во грѣхахъ рожденнымъ и во грѣхахъ воз­
росшимъ червякомъ, совершено что нибудь такое, 
что недостойно Тебя, то научи меня исправить это. 
Если же чудная красота дѣлъ Твоихъ увлекала меня 
къ чрезмѣрной смѣлости, или я искалъ при состав­
леніи этого произведенія своей собственной славы у 
людей, произведенія, которое назначено для Твоей 
славы, то буди милостивъ ко мнѣ и прости меня; 
наконецъ, даруй, Господи, чтобы это дѣло послужило 
во славу Твою и ни для кого не оказалось вреднымъ. 
Нѣтъ твари безъ Творца, нѣтъ природы безъ винов­
ника. Таково наше мнѣніе, насколько можемъ мы 
познавать нашими чувствами и постигать своимъ 
умомъ. Только безумные говорятъ въ своемъ сердцѣ: 
„нѣтъ Бога", или „природа есть Богъ".

Но сущность и лице Бога въ Его Божественной 
концентраціи, поелику Онъ есть начало и обладатель 
всего сотвореннаго, слѣдовательно есть личный, жи­
вой и жизнь дающій Богъ, лежитъ совершенно внѣ 
нашихъ человѣческихъ чувствъ и нашего человѣче­
скаго ума. Всѣ средства науки, при пособіи которыхъ 
можетъ быть изслѣдуемо твореніе, не достигаютъ 
до Самого Творца, Бога. Между Нимъ и нами суще­
ствуетъ пропасть, которая для человѣка не проходима. 
Богъ живетъ во свѣтѣ неприступномъ и Его ни 
одинъ человѣкъ не видѣлъ и не можетъ увидѣть. 
Человѣческій умъ всегда стремился къ тому, чтобы 
самостоятельно, своими собственными средствами по­
знать Бога, но всегда опытно убѣждался, что „душев-



67 —

ный человѣкъ не пріемлетъ Духа Божія", т. е. нату­
ральный необлагодатствованный человѣкъ ничего не 
воспринимаетъ о Духѣ Божіемъ, онъ не можетъ поз­
нать Бога, потому что Богъ' отдаленъ отъ человѣка 
непроницаемымъ мракомъ, тьмою.

Отсюда многіе выводятъ такое заключеніе, что или: 
„нѣтъ Бога," или: „для человѣка нѣтъ никакого пути 
къ Богу". Первое заключеніе есть исповѣданіе ате­
истовъ, а второе — исповѣданіе пессимистовъ. Если 
нѣтъ Бога, или нѣтъ пути къ Нему, то нѣтъ и ника­
кой религіи, или всѣ религіи суть—глупость и обманъ. 
И, однако, это несомнѣнный фактъ, что для человѣка 
невозможно освободиться отъ сознанія своей отвѣтствен­
ности предъ Богомъ. Есть такіе грѣхи, которые грифелемъ 
Бога настолько глубоко врѣзаны въ нашей совѣсти и 
въ нашей памяти, что ихъ не можетъ изгладить ни 
время, ни легкомысліе, никакая философія. Неожи­
данно и моментально, какъ по искрѣ электрической, 
возстаютъ они тамъ, и самый дерзкій атеистъ содро­
гается предъ невидимымъ Судьею. Эти факты, а так­
же наша человѣческая слабость, безсиліе и безпомощ­
ность въ многочисленныхъ случаяхъ и, всего болѣе, 
въ смертной опасности снова обращали всегда чело­
вѣка къ Богу, и побуждали его искать Его, служить 
Ему и чувствовать свою зависимость отъ Него. А 
этимъ доказываетъ человѣкъ, что религія для него 
есть неотразимая потребность. Даже самъ Вольтеръ, 
этотъ насмѣшникъ и отрицатель религіи и новѣйшаго 
времени язычникъ,— и тотъ въ мѣстѣ послѣдняго сво­
его жительства устроилъ римскую капеллу.

Христіанская религія основывается не на общихъ 
психологическихъ явленіяхъ, какъ религіи языческія. 
Она не есть какое-нибудь неопредѣленное чувствова­
ніе, какъ религіи народовъ, которымъ Богъ судилъ

5*



—  68  —

итти своимъ собственнымъ путемъ. Но она не есть и 
результатъ, выводъ знанія, науки. Христіанская религія 
есть религія богооткровенная. Такъ какъ человѣкъ сво­
ими собственными средствами Бога найти не можетъ, 
то Богъ вышелъ изъ Своей сокровенности и открылъ 
Себя ему посредствомъ Своего Сына Іисуса Христа. 
Христіанская религія основывается на историческихъ 
фактахъ. Эти послѣдніе не могутъ быть наукою ни 
доказываемы, ни отвергаемы. Ни одной наукѣ, и са­
мой даже исторіи не удалось доказать хотя-бы какой 
нибудь единственный фактъ, въ подтвержденіе того, что 
Божественнаго Откровенія не было. Наука можетъ 
утверждать, что откровеній Бога не было, что это 
выдумка, неправда, или что они невозможны, но не 
можетъ доказать этихъ утвержденій.

Чтобы понять Божественныя откровенія, для этого, 
кромѣ пяти чувствъ и кромѣ своего душевно—чело­
вѣческаго ума, коимъ человѣкъ изслѣдуетъ твореніе, 
ему нужно шестое чувство, именно вѣра. Вѣра есть 
соединеніе всѣхъ человѣческихъ способностей и силъ, 
проникнутое и освященное благодатію Св. Духа Божія. 
Вѣра есть чудо, новое твореніе Божіе. Вѣрою чело­
вѣкъ тяготѣетъ къ Богу какъ младенецъ къ груди 
своей матери. Въ священномъ писаніи Богъ предла­
гаетъ намъ, такъ сказать, Свою грудь. Оно (св. писаніе) 
есть откровеніе Бога. Самое первое, что дѣлаетъ чело­
вѣкъ, который припадаетъ въ своей вѣрѣ къ груди 
Бога, это не то, что онъ изслѣдуетъ, производитъ, 
но что онъ пьетъ.

Питаніе грудью Бога—это и есть религія христіан­
ская, а питаніе изъ нѣдръ земли—это религія матері­
ализма. Чрезъ питаніе отъ Божественной груди чело­
вѣкъ дѣлается причастнымъ Божественной природѣ, 
подобно тому какъ ребенокъ всасываетъ въ себя вмѣстѣ



— 69

съ молокомъ и природу матери. Богъ пріемлетъ его 
въ свое общеніе, такъ что онъ можетъ служить и 
поклоняться Ему духомъ и истиною.

Священное писаніе есть собраніе Божественныхъ 
откровеній. Оно есть и источникъ христіанской науки. 
Безъ него нѣтъ никакой христіанской науки религіи. 
Та наука, которая отвергаетъ священное писаніе, какъ 
откровеніе Самаго Бога и превращаетъ его въ про­
стую исторію культуры, разрушаетъ христіанскую ре­
лигіозную науку. Ибо способъ и методъ этой науки 
совсѣмъ не таковъ, какъ у земныхъ наукъ. Здѣсь нѣтъ 
никакихъ доказательствъ и открытій при помощи 
человѣческихъ средствъ, орудій, препаратовъ, экспери­
ментовъ и наблюденій. Всѣ наблюденія или опыты 
христіанина производятся Духомъ Святымъ въ личномъ 
общеніи съ Богомъ. Высшій пунктъ христіанскаго ре­
лигіознаго наблюденія изображается ап. Павломъ, когда 
онъ говоритъ: вы не приняли духа рабства, чтобы 
опять жить въ страхѣ, но приняли духа усыновленія, 
которымъ взываемъ: Авва, Отче! Сей самый Духъ сви­
дѣтельствуетъ нашему духу, что мы — дѣти Божіи, 
(Римл. 8, 15 16). Э то-болѣе, чѣмъ математическая 
точность.

Что предлагаетъ Св. Писаніе, все это суть откровенія, 
не нуждающіяся ни въ какихъ доказательствахъ. Вѣра 
понимаетъ ихъ и живетъ ими, невѣріе же критикуетъ 
и ненавидитъ ихъ, но пребываетъ въ смерти. Тамъ, 
гдѣ невѣріе дѣлаетъ С. Писаніе предметомъ изслѣдо­
ванія по примѣру и методу человѣческихъ наукъ, 
тамъ оказывается жалкая, обезьяническая мудрость, 
бредъ и обманъ. Ибо у невѣрія совсѣмъ нѣтъ того 
чувства и ума, которому доступно было бы откровеніе 
и которое могло бы постигать Божественное.

Христіанская, Богооткровенная религія и человѣ-



70

ческая наука, поэтому, ничего общаго между собою- 
не имѣютъ, ибо наука занимается тварью, религія же 
занимается Творцемъ и его подобіемъ—человѣкомъ.

Сущность христіанской религіи состоитъ, слѣдо­
вательно, въ возстановленіи правильнаго отношенія 
между Богомъ и человѣкомъ чрезъ Единаго Посред­
ника Іисуса Христа, на основаніи совершеннаго Имъ 
на древѣ креста искупленія. Іисусъ Христосъ есть 
открывшійся въ Св. Писаніи Ветхаго и Новаго Завѣта 
Сынъ Божій.

Сущность отношенія между Богомъ и человѣкомъ 
получила классическое выраженіе въ словѣ Іисуса, 
которое звучитъ и во всемъ Ветхомъ Завѣтѣ: „воз- 
любиши Бога твоего всѣмъ сердцемъ твоимъ и ближ­
няго твоего, какъ самого себя. Въ этихъ двухъ запо 
вѣдяхъ — весь законъ и пророки." (Матѳ. 22, 37, 40. 
срав. 5 Моис. 6, 5).—Апостольская же проповѣдь сво­
дится къ словамъ ап. Іоанна: Любовь (состоитъ) въ 
томъ, что не мы возлюбили Бога, но что Онъ возлюбилъ 
насъ и послалъ Сына Своего во умилостивленіе за грѣхи 
наши. Будемъ же любить Его, потому что Онъ прежде 
возлюбилъ насъ (Іоан. 4, 10, 19).

Противъ этой религіи любви къ Богу и ближнему 
ни одна наука не можетъ сдѣлать какого либо воз­
раженія. Никакая наука не можетъ отрицать Бога, но 
каждая изъ нихъ вопросъ о бытіи Бога должна, по- 
крайней мѣрѣ, оставить открытымъ и признать, что 
тотъ, кто вѣруетъ въ бытіе Бога, поступаетъ совер­
шенно разумно, если отъ всего сердца любитъ Бога, 
Творца неба и земли, а ближняго, это подобіе Его, 
какъ самого себя. Послѣднимъ завѣщаніемъ Іисуса 
Христа ученикамъ было: заповѣдь новую даю вамъ, да 
любите другъ друга (Іоан. 13, 34). Можно ли на землѣ



— 71 —

оставить лучшее и болѣе разумное духовное завѣщаніе, 
какъ эта заповѣдь?

Кто носитъ въ себѣ эту сущность христіанства, 
тотъ и есть истинный христіанинъ. Каждый истинный 
христіанинъ является образомъ любви къ Богу и 
ближнему и представляетъ вмѣстѣ съ тѣмъ въ своей 
жизни характеристическій знакъ христіанской религіи. 
Потому узнаютъ зсѣ, что вы ученики Мои, если вы 
будете имѣть любовь между собою (Іоан. 13. 35). Кто 
этой печати не имѣетъ, тотъ не есть христіанинъ и 
не имѣетъ христіанской вѣры.

Такова наука христіанской религіи.

III.  Н А У К А  И Р Е Л И Г І Я .

Въ какомъ отношеніи находятся между собою наука 
и религія? Мы говоримъ только объ откровенной ре­
лигіи Іисуса Христа. Всеобщей, или универсальной 
науки нѣтъ. Ибо гдѣ нашелся бы такой человѣческій 
мозгъ, который могъ бы вмѣстить въ себя весь міръ, 
самое малое и самое большое, отдѣльное, какъ и цѣлые 
народы со всѣми ихъ названіями. Даже совокупность 
всѣхъ представителей науки не въ состояніи создать 
такую науку или „пансофію." Знаменитый Амосъ Ка­
менскій всю жизнь носился съ этою идеею, и однакожъ 
долженъ былъ сойти въ могилу въ глубокой старости, 
не осуществивъ ея.

Несомнѣнна и непреложна мысль ап. Павла, что 
мы познаемъ здѣсь только отчасти. Наше знаніе 
есть частичное дѣло. Наглядные примѣры истинности 
этого положенія даютъ намъ наши научные словари 
или лексиконы. Они предлагаются намъ какъ общіе 
источники науки. Но если хочешь основательно изу­
чить на землѣ одинъ только какой нибудь предметъ, 
то находишь себя вынужденнымъ штудировать раз-



— 72

личные отдѣлы и всетаки въ концѣ концовъ ничего 
не узнаешь о цѣломъ. Частичный характеръ ученыхъ 
произведеній доказывается и тѣмъ, что едва закон­
ченъ бываетъ ученый трудъ, какъ уже является нужда 
въ пополненіи его, и не только въ дополненіяхъ, но 
и въ исправленіяхъ.

Такимъ образомъ никто не можетъ говоритъ о на­
укѣ, какъ единственномъ систематическомъ и пол­
номъ познаніи міра. А кто это дѣлаетъ, тотъ не 
знаетъ ея и совершаетъ съ нею такое же идолослу- 
женіе, какъ Ефесяне съ Діаною. Также мало основа- 
ваній говорить о какой нибудь отдѣльной наукѣ, какъ 
о совершенно полной и законченной. Во всѣхъ от­
дѣльныхъ наукахъ, сколько бы въ ихъ области не 
работали, есть нѣчто еще не совершенное. Однако 
новое язычество идолопоклоннически говоритъ о 
таковой именно наукѣ и, прославляя ее, дерзаетъ 
провозглашать, что будто она все узнала и Самого 
Бога сдвинула съ Его Божественнаго пьедестала, 
лишивъ Его славы и величія. На мѣсто древнихъ 
языческихъ идоловъ ставятъ теперь науку, какъ глав­
ную богиню, а отдѣльныя отрасли, какъ ея спутни­
ковъ и тѣлохранителей. Этому новому кумиру оказы­
ваютъ безусловное довѣріе, и иной изъ присягнувшихъ 
наукѣ едвали въ состояніи объяснить первыя поло­
женія Коперниковской системы, а между тѣмъ без­
застѣнчиво ругаетъ Библію за то, что она заставляетъ 
солнце вращаться вокругъ земли. Так. обр. въ наше 
время снова исполняются слова Св. Писанія: они за­
мѣнили истину Божію ложью и поклонялись и служили 
твари вмѣсто Творца, Который благословенъ во вѣки 
(Римл. 1, 25); и: такъ какъ они, познавши Бога, не 
прославили Его, какъ Бога, и не возблагодарили, но 
осуетились въ умствованіяхъ своихъ, омрачилось несмыслен•



—  73

иое ихъ сердце. (Римл. 1, 21). Таковъ жребій науки, 
порывающей естественную связь съ Богомъ.

Ибо наука есть Богъ. Онъ есть самая универсаль­
ная, всемірная наука; ибо Онъ Творецъ и интеллек­
туальный виновникъ всего творенія, слѣдов. Онъ 
необходимо долженъ быть содержаніемъ всѣхъ наукъ. 
Въ немъ заключаются послѣднія основанія (конеч­
ныя причины) всего сотвореннаго, и Его Божествен­
ная печать лежитъ на всемъ ихъ существѣ и Его 
законъ управляетъ ими. Законы природы суть зако­
ны Бога, Творца ея. Они суть ни что другое, какъ 
домостроительство Бога. Какъ хозяинъ дома стоитъ 
выше домашняго порядка, такъ и Богъ стоитъ выше 
законовъ природы. Законы, по которымъ Онъ управ­
ляетъ природою, стоятъ въ аналогіи съ тѣми зако­
нами, по которымъ Онъ управляетъ духовно-нрав­
ственнымъ міромъ. Основные законы и правила нрав­
ственнаго міра суть 10 заповѣдей, божественное 
удостовѣреніе которыхъ мы носимъ въ своей совѣсти. 
Поэтому между Богомъ и истинною наукою не мо­
жетъ быть никакого противорѣчія. Точно также нѣтъ 
никакого дѣйствительнаго противорѣчія и между бого­
откровенною религіею и наукою. А гдѣ таковое су­
ществуетъ, тамъ или науки и ихъ выводы неправильны, 
или неправильно сужденіе человѣка и его пониманіе 
откровенія. Слово Божіе ничего не заключаетъ въ 
себѣ неистиннаго.

Положительныя (чистыя) науки въ своихъ объек­
тивныхъ и неоспоримыхъ выводахъ еще никогда не 
стояли въ противорѣчіи съ Библіею. Науки же, ко­
торыя основываютъ свое зданіе (систему) на недока­
занныхъ предположеніяхъ и покрываютъ ихъ смѣлыми 
утвержденіями, не должны съ такою надменностію 
утверждать, что они своими изслѣдованіями и выво-



—  74 —

дами якобы доказали неправоту Библіи и совершенно 
опровергали ее. Такова напр. система Дарвинизма и 
монизма, бреднямъ котораго мы теперь уже положи­
тельно отказываемъ во всякомъ признаніи ихъ, какъ 
науки. Даже новѣйшая наука начинаетъ пробуждать­
ся отъ ея Дарвиническаго сна и стыдиться за него. 
Богъ, Который есть содержаніе всѣхъ наукъ, никогда 
своимъ словомъ не становился въ противорѣчіе ни 
съ Самимъ Собою, ни съ Своимъ твореніемъ. Ибо 
Онъ есть существо совершенное, которое не можетъ 
ни лгать, ни ошибаться, подобно человѣку.

По свидѣтельству слова Божія въ мірѣ, между 
твореніями Бога теперь нѣтъ ничего совершеннаго. 
Этотъ міръ со всѣми его твореніями вышелъ изъ Бо­
жественной колеи, а потому въ немъ такъ много не­
ясныхъ и неразрѣшимыхъ загадокъ. Вышелъ изъ своей 
колеи и человѣческій организмъ какъ по своему тѣлу, 
такъ и по душѣ и по духу. Какъ грѣшникъ, онъ по­
терялъ органическую связь съ Богомъ, а вмѣстѣ и 
свой жизненный нервъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ поте­
рялъ и первоначальное свое отношеніе къ твари. Умъ 
его помрачился и міровоззрѣніе измѣнилось. Онъ 
пересталъ теперь быть свободнымъ, господиномъ 
твари, который господствовалъ надъ нею абсолютнымъ 
превосходствомъ своего ума. Кого же можетъ удивить 
то, что онъ въ такомъ состояніи никогда не можетъ 
близко подойти ни къ непогрѣшимой универсальной 
наукѣ, ни къ полнотѣ и совершенству какой нибудь 
ея отдѣльной отрасли. Его знаніе въ этомъ зонѣ 
всегда останется несовершеннымъ, частичнымъ зна­
ніемъ. Каждый честный представитель науки созна­
етъ это и ясно убѣждается, что змій, обольстившій 
прародителей, и теперь продолжаетъ свое дѣло, когда



—  75 —

говоритъ: „вы будете какъ Боги, и все будете знать, 
что знаетъ Богъ. “

То, что человѣкъ узнаетъ теперь изъ науки, онъ 
необходимо долженъ большею частію подслушивать на 
окольныхъ дорогахъ и достигать путемъ произведе­
нія многихъ опытовъ надъ тварями, иногда же это 
бываетъ и чисто случайно. Когда дѣлается какое ни- 
будь новое открытіе въ природѣ, то испытываютъ 
почти такое чувство, что будто при этомъ совершено 
хищеніе въ природѣ. И однако человѣкъ по Божіему 
опредѣленію есть естественный ея господинъ. Если 
онъ путемъ изслѣдованій, наблюденій и открытій дѣ­
лаетъ изъ нея полезное употребленіе, то онъ возста­
новляетъ этимъ свое потерянное право. Что перво­
начально онъ могъ дѣлать непосредственно и безъ 
труда, это онъ долженъ добывать теперь окольными, 
такъ сказать, путями, съ употребленіемъ иногда не­
малаго труда и усилій. Собственно говоря, право это 
чисто религіозное, ибо оно было опредѣлено и даро­
вано ему отъ Бога, и даръ познанія и изслѣдованія 
есть Его даръ. Истинная наука—въ ея связи съ Бо­
гомъ и въ подчиненіи Ему и Его откровенію—удѣлъ 
религіи: въ связи съ Богомъ ея труды и старанія 
были бы Богослуженіемъ, а Богопознаніе и общеніе 
съ Богомъ ея цѣлью и наградою.

Такъ понимали науку самые лучшіе и самые извѣ­
стные представители ея, которые покоились на гру­
ди Бога и воспринимали своимъ умомъ Его откро­
венія. Они жаждали не изслѣдованія только тайнъ 
природы и твореній, но какъ елень желаетъ на ис­
точники водные, такъ и ихъ душа жаждала и томилась 
о Богѣ, Творцѣ своемъ. Ихъ наука была для нихъ 
преддверіемъ во Святилище Божіе, въ коемъ они со­
зерцали и воспѣвали славу Того Бога, который въ



—  76 —

Священномъ Писаніи говорилъ имъ человѣческимъ 
голосомъ.

Зъ заключеніе я желалъ бы дать отвѣтъ на два 
практическихъ вопроса, сюда относящихся.

Первый— это о соціалдемократическомъ боевомъ 
словѣ: „религія есть частное дѣло." Я доказалъ, что 
религія въ своемъ происхожденіи есть дѣйствитель­
но интимнѣйшее дѣло, какое только можетъ быть у 
человѣка. Религія имѣетъ своимъ дѣломъ отношеніе 
человѣка къ Богу; это есть чисто личное дѣло сердца, 
которому отвнѣ ничего нельзя ни повелѣть, ни за­
претить. Но отношеніе Бога къ человѣку подчиняетъ 
себѣ всю внутреннюю и внѣшнюю жизнь послѣдняго. 
Поэтому, это отношеніе не можетъ быть скрыто 
внутри, и не обнаружиться вовнѣ. Религія обязы­
ваетъ и понуждаетъ человѣка къ извѣстному образу 
дѣйствій; ибо религія Христа не есть безплодная фи­
лософія, но она есть высоко практическаго характера 
и находится въ связи со всею соціальною жизнію. *)

Христіанинъ требуетъ не одной только свободы

*) О вліяніи религіи напр. на плату за работу въ одной Американ­
ской церковной газетѣ за 1899-й годъ находимъ мы слѣдующее интере­
сное сопоставленіе финансоваго положенія рабочаго въ христіанскихъ, 
магометанскихъ и языческихъ странахъ, сдѣланное однимъ честнымъ со­
ціалистомъ. Извѣстно, что между рабочими классами много есть такихъ, 
которые смотрятъ на христіанскую церковь, какъ на врага своего или, по 
крайней мѣрѣ, какъ на учрежденіе, вредное для нихъ,но, какъ видно изъ 
названнаго сопоставленія, это совсѣмъ невѣрно. Существуютъ три вели­
кихъ языческихъ страны на землѣ: это—Китай, Японія и Индія. Населе­
ніе ихъ, вмѣсто взятое, равняется 546 милліонамъ. Въ этихъ трехъ стра­
нахъ рабочій среднимъ числомъ получаетъ по 40 коп. въ день. Въ маго­
метанскихъ земляхъ, количество населенія коихъ равняется 188 милліонамъ, 
дневной заработокъ равняется 80 коп. Въ христіанскихъ же странахъ 
дневная плата рабочему среднимъ числомъ исчислена въ 1 руб. 60 коп. 
Изъ этого ясно можно видѣть, что чѣмъ выше страна стоитъ въ нрав­
ственномъ отношеніи, тѣмъ лучше въ ней и матеріальное положеніе насе­
ленія. Так. обр. оправдывается слово Писанія: „благочестіе на все полез- 
но“,—полезно не для будущей только жизни но и для настоящей.



— 77

мысли, но и свободы дѣйствій, какъ повелѣваетъ ему 
его совѣсть. Если бы когда ни0удь и какъ нибудь 
осуществилось будущее соціалдемократическое Госу­
дарство, и захотѣло бы сдѣлать своимъ Государствен­
нымъ закономъ такое положеніе: „Религія есть част­
ное дѣло, и потому строго воспрещается всякое про­
явленіе ея вовнѣ", то оно вступило бы въ борьбу 
на жизнь и смерть съ религіею, этою весь міръ побѣ­
дившею силою, и тогда получилась бы такая же 
картина, какъ въ первые вѣка христіанства; тогда 
снова подтвердилась бы та старая истина, что „кровь 
мучениковъ есть сѣмя церкви". Эта борьба началась 
бы изъ слѣдующихъ четырехъ точекъ отправленія:

а) изъ законодательства вообще. Законы, которые 
идутъ противъ Слова Божія и совѣсти, встрѣтили бы 
со стороны христіанъ рѣзкій протестъ въ защиту 
апостольскаго слова: „Богу подобаетъ повиноватися 
паче, нежели человѣку". Христіане никогда не доз­
волили бы напр. запрещать христіанскую литературу, 
а также библію и ея распространеніе;

б) въ принципѣ христіанской религіи лежитъ про­
паганда, т. е. обращеніе невѣрующихъ и нехристіанъ. 
Это есть не только прямая заповѣдь Спасителя уче­
никамъ своимъ, но для самихъ учениковъ Іисуса это 
есть естественная необходимость, неугасимая потреб­
ность и невыразимое счастье вездѣ и всюду, гдѣ 
только есть возможность, дѣлиться съ другими тѣмъ 
сокровищемъ, коимъ они обладаютъ, благодаря хри­
стіанской вѣрѣ. Внутренняя и внѣшняя миссія есть 
первая и самая святая обязанность и задача христіанской 
церкви. Христіане въ соціалдемократическомъ Госу­
дарствѣ никогда не помирились бы съ такимъ зако­
номъ, который воспрещаетъ исполненіе этой задачи;

в) Духъ Христовъ, который обитаетъ во всѣхъ истин-



—  78 —

ныхъ христіанахъ, есть общность творческаго духа. 
Идѣже еста два или тріе собрани во имя Мое, ту есмь 
и Азъ посреди, ихъ, сказалъ Христосъ, т. е. гдѣ два 
или три истинныхъ ученика Іисуса собираются для 
молитвы, для Богослуженія, тамъ уже составляется 
христіанское общество (церковь) во главѣ со Хри­
стомъ. Слѣдовательно, христіанская религія необхо­
димо должна, въ своихъ собственныхъ интересахъ, тре­
бовать отъ новаго Государства разрѣшенія такихъ 
Богослужебныхъ собраній. Если же ей въ этомъ было 
бы отказано, то это вынудило бы христіанъ къ на­
рушенію Государственныхъ Законовъ.

Вотъ почему положеніе: „религія есть частное лич­
ное дѣло" не можетъ быть съ достаточною послѣдо­
вательностью проведено въ жизнь.

Соціалдемократія выдаетъ религію за частное дѣло, а 
между тѣмъ сама же требуетъ всеобщаго принуди­
тельнаго воспитанія дѣтей. Этимъ она становится 
въ рѣзкую противоположность къ первымъ, основ­
нымъ принципамъ христіанской религіи, ибо эти по­
слѣдніе рѣшительно требуютъ свободнаго христіан­
скаго воспитанія дѣтей. Конечно, нельзя отъ соціал- 
демократическаго Государства требовать, чтобы его 
школы были школами христіанскими, но было бы съ 
его стороны несправедливо принуждать христіанскихъ 
родителей воспитывать своихъ дѣтей въ безбожныхъ 
Государственныхъ школахъ. Христіанская религія по­
требуетъ, поэтому, въ противовѣсъ религіозному Госу­
дарственному насилію, полной свободы для воспита­
нія своихъ' дѣтей. Если бы соціалдемократическое 
Государство въ отношеніи воспитанія захотѣло пустить 
въ ходъ свою принудительную силу, то ему приш­
лось бы повстрѣчаться съ крайне рѣзкимъ отпоромъ 
и противодѣйствіемъ христіанскихъ родителей.



—  79 —

Второй вопросъ, который подлежитъ нашему раз­
рѣшенію съ точки зрѣнія христіанской религіи, 
таковъ: совмѣстима ли христіанская религія съ со- 
ціалдемократіею? Или другими словами: можетъ ли 
истинный христіанинъ быть соціалдемократомъ? — 
Высшее благо для христіанина есть Богъ. Высшая 
цѣль, центръ тяжести его существованія, есть обще­
ніе съ Богомъ; первое условіе его жизни есть миръ 
его души въ Богѣ и съ Богомъ. Вотъ—его духовныя 
и вѣчныя блага. Путь, или, такъ сказать, маршрутъ 
его временнаго бытія есть слово его Учителя: „Ищите 
прежде царствія Божія и правды его, а сія вся прило­
жится вамъ“. Земная и временная жизнь его есть 
приготовленіе для жизни вѣчной. Самостоятельнаго 
значенія все временное для него не имѣетъ; оно для 
него—только билетъ, а вѣчное—ставка на выигрышъ. 
Съ этой точки онъ обсуждаетъ и оцѣниваетъ инте­
ресы того и другого. Насколько вѣчность дольше и 
важнѣе, чѣмъ краткіе годы земной жизни, настолько 
важнѣе и дороже интересы вѣчности. О временной 
жизни онъ заботится и работаетъ настолько, насколько 
требуютъ отъ него обязанности его званія, ибо онъ 
хочетъ быть вѣрнымъ и въ самыхъ маловажныхъ 
своихъ обязанностяхъ. Это направленіе христіанина 
въ наше время слѣдуетъ всячески поддерживать, такъ 
какъ интересы временной жизни пріобрѣтаютъ такой 
перевѣсъ, какъ бы они имѣли вѣчное значеніе. Даже 
такой „прогрессивный" человѣкъ, какъ Канцлеръ 
нѣмец. госуд. Гогенлое, и тотъ въ послѣдніе дни 
своей жизни засвидѣтельствовалъ объ этомъ, когда ска­
залъ: „я состарѣлся въ вѣрѣ въ прогрессъ человѣчества, 
въ возростающій прогрессъ. Но теперь я вижу и сознаю, 
что моя вѣра въ послѣдніе годы нѣсколько поколе­
балась. Борьба за существованіе въ послѣднее время



— 80 —

приняла такое направленіе и такую форму, которая 
приближаетъ насъ къ царству животныхъ и даетъ осно­
ваніе убѣждаться въ прогрессѣ по нисходящей линіи."

По этой главной точкѣ зрѣнія опредѣляется мѣсто 
и отношеніе христіанина къ соціальнымъ и полити­
ческимъ стремленіямъ, которыя вѣчную жизнь или 
отвергаютъ и, слѣдоват., совершенно не берутъ въ 
разсчетъ, или, по крайней мѣрѣ, земные интересы 
ставятъ такъ высоко, какъ бы они были вѣчными. 
Насколько извѣстно о соціалдемократіи, какъ цѣлой 
партіи, она держится историко-атеистическаго мате­
ріализма; она, какъ партія, отвергаетъ личное про­
долженіе жизни по смерти; ея небесное царствіе— 
есть земля, соціалистическое Государство. Эта точка 
зрѣнія предполагаетъ безусловное отрицаніе и уни­
чтоженіе христіанства. При такомъ положеніи дѣла 
для христіанина невозможно принимать участіе въ 
политической жизни такой партіи, для которой не 
существуетъ вѣчной жизни, которая единственную цѣль 
и счастье человѣческаго бытія полагаетъ въ дости­
женіи земныхъ интересовъ. Ибо если мы въ этой 
только жизни надѣемся на Христа, то мы самыя не­
счастныя изъ всѣхъ твореній (1 Корин. 15, 19). Со­
отвѣтственно этой точкѣ зрѣнія опредѣляется вообще 
участіе христіанина въ политической и партійной 
жизни. Онъ всегда какъ можно дальше будетъ дер­
жать себя отъ тѣхъ политическихъ стремленій, при 
которыхъ смущается его совѣсть, возмущается миръ 
его души, и нарушается общеніе его съ Богомъ. А 
это можно наблюдать вездѣ, гдѣ возрастаетъ увлече­
ніе скоропреходящими, земными предметами и туск­
нѣетъ взоръ на Бога и вѣчность. Онъ всю свою 
жизнь отдаетъ въ руки Бога. Къ Нему онъ, какъ дитя



—  81 —

къ своему отцу, и обращается всегда во всѣхъ сво­
ихъ нуждахъ и заботахъ.

Итакъ, кто жаждетъ Бога и льнетъ къ Нему, какъ 
ребенокъ къ груди своей матери, тотъ пусть возне­
сетъ со мною такую молитву: „Боже, Ты Богъ мой; 
Тебя отъ ранней зари ищу я; Тебя жаждетъ душа моя, 
по Тебѣ томится плоть моя въ землѣ пустой, изсохгиегс 
и безводной, чтобы видѣть силу Твою и славу Твою, какъ 
я видѣлъ въ святилищѣ", ибо милость Твоя лучше, нежели 
жизнь. Уста мои восхваляютъ Тебя. Такъ благословляю 
Тебя въ жизни моей; во имя Твое вознесу рука мои. 
Какъ тукомъ и елеемъ насыщается душа моя, и радо­
стнымъ гласомъ восхваляютъ Тебя уста мои, когда я 
вспоминаю Тебя на постели моей, размышляю о Тебѣ въ 
ночныя стражи. Ибо Ты — помощь моя, и въ тѣни крылъ 
Твои я возрадуюсь; къ Тебѣ прилѣпилась душа моя\ де­
сница Твоя поддерживаетъ меня. А тѣ, которые ищутъ 
погибели души моей, сойдутъ въ преисподнюю земли". 
(ІІсал. 62 1 — 10).

Владиміръ, Митрополитъ Мосновсній.

Г і Т і Т і Т і І

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 6



Духовный дневникъ*).
„Всѣ вы сыны свѣта и сыны дня... 

Будучи сынами, да трезвимся, облек­
шись въ броню вѣры и любви и въ шлемъ 
надежды спасеніяи (Ѳессал. 5, 5. 8).

Вся сила въ о. Іоаннѣ Кронштадтскомъ заключа­
лась въ его истинной, живой, дѣятельной вѣрѣ во 
Христа Спасителя и Его ученіе, въ полномъ прони­
кновеніи этимъ ученіемъ, ставшимъ его родною и вѣч­
ною стихіей, истиннымъ вѣдѣніемъ, по слову Апосто­
ла, а не простымъ и холоднымъ только знаніемъ. Въ 
дѣлѣ вѣры мы только еще къ ней приближаемся, мы 
только желаемъ вѣровать, но насъ боретъ масса со­
мнѣній: такъ ли это?—вдругъ промелькнетъ въ голо­
вѣ. Отъ такого нашего состоянія вѣры,—она не со­
грѣваетъ и не наполняетъ наше сердце, она не за­
нимаетъ всецѣло нашъ умъ,—вѣра скользитъ у насъ 
и вотъ, вотъ готова оставить насъ. Не то было у о. 
Іоанна. Онъ вѣрилъ внѣ всякихъ сомнѣній, онъ, 
можно сказать, укрѣпился въ вѣрѣ; онъ говорилъ и 
думалъ объ относящемся къ вѣрѣ не какъ передан­
номъ, а какъ бы самолично все испытанномъ и ви­
дѣнномъ. Когда говорилъ онъ о чемъ-либо духовномъ, 
то чувствовалось, что говоритъ какъ-бы очевидецъ. 
Вотъ примѣръ его вѣры. Когда, однажды, онъ былъ 
въ Пудовомъ монастырѣ и мы показали ему св. Еван-

) Продолженіе.— См. апрѣль м., стр. 61—66.



8В —

геліе, писанное рукою святителя Алексія, то у него 
и въ мысляхъ, кажется, не было спросить, по какимъ 
историческимъ даннымъ оно относится ко времени 
св. Алексія, а сейчасъ же онъ припалъ къ словамъ сего 
Евангелія и со слезами лобызалъ его, говоря: „это 
ты, угодникъ Божій, писалъ, это твой почеркъ! какъ 
я счастливъ твою руку созерцать, твое писаніе лобы­
зать". Служилъ ли о. Іоаннъ, онъ весь входилъ въ 
созерцаніе Господа, онъ видѣлъ Его какъ бы пред­
стоящимъ и дѣйствующимъ. О. Іоаннъ такъ былъ 
укрѣпленъ въ вѣрѣ, что онъ весь былъ проникнутъ 
духовнымъ созерцаніемъ и со апостоломъ могъ ска­
зать: „не я уже живу, а живетъ во мнѣ Христосъ" 
(Гал. 2, 20). Отъ вѣры о. Іоанна исходили и всѣ его 
благодатныя дарованія: даръ молитвы, даръ чудотво­
реній, прозорливости, постояннаго духовнаго бодрство­
ванія, ибо непреложно слово Господа: „аще имате 
вѣру, и не усумнитеся... Горѣ сей речете: двигнися и 
верзися въ море, будетъ" (Матѳ. 21, 21).

Какимъ же путемъ достигъ о. Іоаннъ такого не­
обычайнаго дара вѣры? Путемъ постояннаго бодрство­
ванія надъ собою, путемъ внимательной къ себѣ жи­
зни. Вотъ примѣры этого вниманія. Все, что въ те­
ченіе дня онъ переживалъ: проявленіе ли страстныхъ 
чувствъ, движеніе ли дурныхъ помысловъ, или же 
благодатныя озаренія,—всему этому онъ ежедневно 
подводилъ итогъ, плодомъ чего и былъ его дневникъ. 
Правда, здѣсь мы больше читаемъ духовныя размы­
шленія, но это только часть его дневника, другая же, 
гдѣ онъ себя укоряетъ, гдѣ часто указываются лич­
ности, на которыхъ онъ гнѣвался и по отношенію къ 
которымъ у него являлись тѣ или другія дурныя чув­
ства, эта часть дневника не напечатана. Имѣя такую 
внутреннюю внимательность къ себѣ, о. Іоаннъ ста-

6 *



—  84

рался сознательно относиться ко всему, что касалось 
религіи, церковной службы. Возьмется ли онъ читать 
канонъ, онъ уже читаетъ его такъ, чтобы все понять, 
все пережить, ничего не пропустить изъ вниманія; 
отъ этого и выходило, что когда онъ, бывало, читаетъ, 
то или выкрикиваетъ, или по нѣсколько разъ повто­
ряетъ одно и тоже слово, или ворочается назадъ за 
нѣсколько строчекъ,—все это отъ того, что онъ же­
лалъ изъ прочитаннаго ничего не пропустить, а все 
понять, все пережить. Отъ такой внимательности цер­
ковныя книги и правильники, по которымъ онъ чи­
талъ, оказывались съ многими помѣтками на поляхъ 
и съ подчеркнутыми мѣстами. Вотъ, напр., подчер­
кнуто выраженіе: „окаянную мою душу соблюди", а 
на поляхъ написано: „Дѣйствительно, какъ я окая- 
ненъ!" И такую внимательную жизнь онъ проходилъ 
не годъ и два, а болѣе полувѣка и достигъ того, что 
онъ весь былъ въ Богѣ.

Надо различать слезы по Богу, происходящія отъ 
высокихъ, религіозныхъ чувствъ, и слезы человѣческія. 
Отсюда мы видимъ, что, съ одной стороны, плачетъ чело 
вѣкъна молитвѣ отъ переполняющихъего чувствъ любви 
и преданности къ Богу, а, съ другой стороны, пла­
четъ человѣкъ отъ досады, злости, обиды, нанесенной 
ему. Что же такое слезы по Богу? Это когда чело­
вѣкъ, исполненный вѣры и любви къ Господу, начи­
наетъ сознавать всю тяжесть своихъ грѣховъ, ка­
яться въ нихъ и проливать слезы. Слезы по Богу и 
тѣ, когда христіанинъ, исполненный чувствъ благо­
дарности къ Творцу, отъ умиленія за неизрѣченныя 
милости Божіи къ падшему человѣку, также источа­
етъ слезы. Слезами по Богу можно назвать и тѣ, 
когда человѣкъ, видя страданія близкихъ, ихъ несча-



—  85

стія, нравственныя паденія, проливаетъ слезы за ближ­
нихъ. Источникомъ слезъ по Богу является глубокое 
познаніе человѣкомъ самого себя, своего положенія 
въ мірѣ и затѣмъ чувство благодарности-и любви къ 
Богу и ближнимъ. И слезы по Богу имѣютъ великое 
значеніе въ духовной жизни человѣка. Вотъ что о 
нихъ говоритъ духовный опытъ св. отцовъ. Святыя, 
чистыя слезы омываютъ душу отъ грѣховъ. Слезы 
въ этомъ отношеніи тоже, что крещеніе. Крещеніе 
омываетъ у человѣка первородный грѣхъ, покаянныя 
слезы омываютъ всѣ наши содѣланные грѣхи, убѣля­
ютъ нашу совѣсть. Слезы, далѣе, умягчаютъ наше 
загрубѣлое отъ грѣховъ сердце, разрыхляютъ его и 
дѣлаютъ способнымъ къ принятію благодати Божіей. 
Кто проливаетъ слезы о грѣхахъ, къ тому нечистые 
помыслы никакъ не могутъ приблизиться, поэтому-то 
можно сказать, что слезы порождаютъ цѣломудріе и 
искореняютъ блудную страсть. Слезы по Богу даютъ 
дерзновеніе въ нашихъ молитвенныхъ воззваніяхъ къ 
Господу, и это потому, что слезы признакъ искрен­
ности, твердой вѣры, а эти чувства являются необ­
ходимыми условіями въ полученіи отъ Господа про­
симаго. Слезы просвѣтляютъ наши духовныя очи, и 
это потому, что слезами подавляется грубе-чувствен- 
ная сторона нашей природы; отъ слезъ она какъ-бы 
замолкаетъ и отходитъ въ сторону. Слезы для нашихъ 
добрыхъ начинаній, для нашихъ добрыхъ дѣлъ тоже, 
что чистый источникъ для нивы. Наши добрыя на­
чинанія, орошаемыя слезами, приносятъ доброцвѣт­
ный плодъ. Слезы порождаютъ смиренномудріе, т. е. 
смиренное, спокойное, высокое, обращенное къ еди­
ному Богу настроеніе нашего духа. Кратко сказать, 
слезы по Богу охраняютъ насъ отъ страстей и нрав­
ственно насъ “Созидаютъ. А если таково значеніе



—  86

слезъ, то намъ остается только пользоваться ими, но 
не такъ бываетъ въ дѣйствительности. Прежде всего 
даръ слезъ дается не каждому. Другой и радъ иной 
разъ поплакать о своемъ окаянствѣ, да глаза у него 
сухи, на сердцѣ черство. Но никто не лишенъ воз­
можности пріобрѣсти даръ слезъ. Христіанину надле­
житъ только поработать надъ собою, больше погру­
зиться въ самого себя, возчувствовать все свое грѣ­
ховное состояніе, чаще размышлять о страшномъ су­
дѣ, чаще представлять себѣ милости Божіи, наконецъ, 
молиться Господу о ниспосланіи дара слезъ,—и Гос­
подь за такое терпѣніе отверзетъ хляби нашихъ очесъ 
и дастъ благодатный источникъ слезъ. Нужно при 
этомъ помнить, что даръ слезъ—дѣло весьма тонкое, 
нѣжное и его легко погубить, потерять нашей гру­
бостью и, именно тогда, когда къ нашимъ слезамъ 
примѣшается самомнѣніе, тщеславіе: „что, дескать, и 
мы плачемъ". Утрачивается также даръ слезъ нашею 
излишнею тѣлесною заботою, роскошью, многорѣчіемъ, 
излишнимъ умствованіемъ. А главное можно тщесла­
виться слезами, что губитъ ихъ, а потому относитель­
но слезъ нужно сказать, что пусть не увѣсть шуйца 
твоя,' что творитъ десная. Наконецъ, кто-нибудь еще 
скажетъ, какъ совмѣстить слезы христіанина - - это 
повидимому скорбное чувство—съ заповѣдью Апосто­
ла всегда радоваться. Относительно этого нужно ска­
зать, что особенность слезъ по Богу именно та и 
есть, что онѣ умиляютъ, умиротворяютъ, успокаива­
ютъ наше сердце, иначе—слезы какъ сопровождаются 
тихимъ умиленіемъ, такъ въ особенности оканчива­
ются духовною отрадою, свѣжестью всѣхъ духовныхъ 
силъ христіанина и, въ этомъ отношеніи, слезы по 
Богу ведутъ къ той же радости о Господѣ, о которой 
говоритъ Св. Апостолъ.



87 —

Въ жизни своей христіанинъ долженъ давать все­
му отчетъ, всему придавать нравственнный смыслъ, 
на все имѣть правильный, высокій взглядъ. Плохо, 
когда человѣкъ не слѣдитъ за собою, многое считаетъ 
безразличнымъ; этимъ путемъ вырабатывается мало­
цѣнная, пустая по внутреннему содержанію личность. 
Что такое, напримѣръ, смѣхъ? Можетъ ли христіа­
нинъ безразлично относиться къ нему, или же и 
смѣхъ для него не пустое дѣло. Самъ по себѣ смѣхъ 
чисто физіологическое явленіе. При извѣстныхъ, пе­
реживаемыхъ человѣкомъ, чувствахъ происходитъ дви­
женіе мышцъ, которое и проявляется во внѣ тѣмъ, 
что у насъ извѣстно подъ именемъ смѣха. Какъ фи­
зіологическое явленіе, смѣхъ имѣетъ въ нашей при­
родѣ естественную, прирожденную основу. Но въ при­
родѣ человѣческой грѣхомъ все извращено, всѣ есте­
ственныя проявленія теперь несовершенны, а нѣко­
торыя крайне грубы; это нужно сказать и относитель­
но смѣха. Откуда же онъ выродился, гдѣ его чистая, 
правильная основа? Человѣку свойственно переживать 
радостныя, восторженныя чувства при извѣстныхъ 
обстоятельствахъ и, вотъ, это-то проявленіе востор­
женныхъ чувствъ человѣка, при несовершенномъ сво­
емъ отправленіи, выраждается въ смѣхъ. Смѣется, 
можно сказать, грѣховный человѣкъ. Смѣхъ—принад­
лежность, свойство падшаго человѣка. Отъ смѣха 
нужно отличать добрую улыбку, происходящую отъ 
чистой радости. Улыбается, напримѣръ, человѣкъ при 
видѣ успѣха, славы, совершенія добраго дѣла другомъ. 
Улыбается мать, видя, какъ ея дитя старается стать 
на ноги; улыбается начальникъ отъ удовольствія, что 
преданный ему подчиненный прилагаетъ къ дѣлу все 
свое стараніе. Во всѣхъ этихъ случаяхъ улыбка, какъ 
выраженіе чистой радости, естественна и поистинѣ



88 —

безгрѣшна; она бываетъ тиха, кротка, спокойна и 
ничуть не обидна для того, кто ее вызываетъ. Но 
вотъ смѣется грѣховный человѣкъ и когда? Смѣется 
онъ при безнравственныхъ разговорахъ, смѣется при 
видѣ и описаніяхъ недостатковъ человѣческихъ; смѣет­
ся во время увеселеній, смѣется при каждомъ пустомъ 
обстоятельствѣ и смѣхъ во всѣхъ этлхъ случаяхъ 
вполнѣ грѣховное явленіе. Въ самомъ дѣлѣ, вникни­
те въ основу этого смѣха и вы увидите' единъ только 
грѣхъ. Такъ, когда человѣкъ смѣется нри видѣ не­
достатковъ ближняго, то имъ руководитъ тогда чув­
ство осужденія, злорадства недоброжелательства къ 
ближнимъ, чувство самолюбія и гордости. Когда че- 
ловѣкъ смѣется при безнравственныхъ разговорахъ, 
то очевидно онъ зараженъ сладострастіемъ; когда че­
ловѣкъ смѣется при всякомъ пустомъ случаѣ, то это 
признакъ вѣтренности, крайней несерьезности. И 
этотъ смѣхъ, будучи самъ по себѣ грѣховенъ, влечетъ 
еще за собою развитіе нашей грѣховности. Такъ, 
смѣхъ приводитъ человѣка къ безстыдству, къ боль­
шему загрязненію совѣсти, къ сладострастію, къ блу­
ду, а вмѣстѣ съ этимъ къ удаленію отъ насъ благо­
дати Божіей. Угодникъ Божій Димитрій Ростовскій 
говоритъ: „Остерегайся смѣха. Смѣхъ собранное ду­
ховное богатство расточаетъ; смѣхъ устраняетъ бла­
годать Господню, погубляетъ память смертную, тво­
ритъ забвеніе страшнаго суда. Смѣхъ есть признакъ 
дѣтскаго нрава, сластолюбиваго сердца, слабой, не­
мужественной души. Остерегайся же смѣха, чтобы 
тебѣ не быть лишеннымъ всякой добродѣтели, чтобы 
ты не былъ объятъ безстыдствомъ и не подпалъ подъ 
козни врага. Остерегайся смѣха, чтобы тебѣ не сдѣ­
лать душу совершенно пустою, ибо смѣхъ дѣлаетъ 
холоднымъ, безчувственнымъ сердце, отягчаетъ душу,



помрачаетъ совѣсть, опечаливаетъ ангеловъ, веселитъ 
бѣсовъ, смѣхъ всякой дерзкой выходкѣ причина, вся­
кому грѣху пособникъ, блуду и всякой нечистотѣ ру­
ководитель" (Алфавитъ Духовный 2 часть, 7 гл.).

Архимандритъ Арсеній.



Киріопасха.
Многіе не понимаютъ этого названія. Намъ при­

шлось видѣть его разъясненіе въ письмѣ старца 
Спасо-Елеазаровой пустыни (Псков. г.). Старецъ такъ 
просто и здраво разъясняетъ слово „Киріопасха", что 
нелишнее познакомиться съ этимъ разъясненіемъ:

„Наименованіе Господней Пасхи св. Православной 
Церкви „Киріопасхой" имѣетъ высокое значеніе. На­
именованіе это происходитъ отъ того, что 25-го марта 
совпадаетъ начало нашего спасенія—Благовѣщеніе 
Пресвятой Дѣвы Богородицы съ его исполненіемъ— 
Воскресеніемъ Побѣдителя смерти. Пасха—избавленіе. 
Киріопасха означаетъ—господствующее, полное изба­
вленіе,—полнота избавленія, т. е.: въ соединеніи этихъ 
двухъ великихъ праздниковъ передъ нами возстаетъ, 
нашему взору открывается все величіе святой истины, 
вся полнота Божественнаго милосердія и побѣды.

Въ этотъ день мы согласно поемъ: „Днесь спасенія 
нашего главизна... Сынъ Божій—Сынъ Дѣвы бываетъ“... 
и „отъ смерти-бо къ жизни и отъ земли къ небеси 
Христосъ Богъ насъ приведе, побѣдную поющія".

Таково значеніе „Киріопасхи". Это наименованіе 
установлено въ IV вѣкѣ. Въ прошломъ столѣтіи Бла­
говѣщеніе совпало съ первымъ днемъ Пасхи въ 1817 
и 1828 г.г.; въ этомъ же столѣтіи, кромѣ нынѣшней 
Пасхи 1912 г., слѣдующій разъ такое совпаденіе по­
вторится только въ 1991 году".

I. Г.



/Іюблю я святыя сказанья...
Люблю я святыя сказанья 
О дивныхъ блаженныхъ отцахъ,
О жизни ихъ полной страданья,
Объ ихъ безпрерывныхъ трудахъ.

Какъ мудры ихъ устъ изреченья, 
Какую ума высоту,
Какое являютъ смиренье,
Какую любовь ко Христу!

Какое глубокое знанье 
Страстей и пороковъ людскихъ!..
Но сколько душѣ назиданья 
И въ самомъ молчаніи ихъ!

Какъ братьевъ, къ отчизнѣ небесной 
Зовутъ они всѣхъ за собой 
Дорогой для нихъ ужъ извѣстной, 
Пройденной ужъ ими тропой. 

Понесшіе тяжесть лишенья,
Столь строгіе сами къ себѣ,
Какого полны снисхожденья 
Къ уставшимъ въ духовной борьбѣ!..

Какъ дорого ближнихъ спасенье 
Ихъ ангельски-чистымъ сердцамъ, 
Готовымъ дать плоть на сожженье, 
Чтобъ падшихъ вернуть небесамъ. 

Читаешь святыя сказанья —
И сердце отрады полно,
И празднаго чуждо мечтанья.
И бьется такъ ровно оно!

Читаешь о жизни смиренной 
Поистинѣ Божьихъ сыновъ,—
И умъ замолкаетъ надмегіный,
И каяться Богу готовъ.



—  92 —

Все было доступно ихъ вѣрѣ,
Покорно ихъ волѣ святой,—
Служили имъ дикіе звѣри 
И демонъ страшился ихъ злой.

Стихіи имъ власть уступали,
Ихъ духъ небеса проникалъ,
Къ нимъ горнія силы слетали,
Самъ Богъ имъ Себя открывалъ!..

Но что же? поправъ самомнѣнье,
И славы земной не любя,
Они въ неподдѣльномъ смиреньи 
Всѣхъ ниже считали себя!

Читаешь объ ихъ сокрушеньи,
Объ ихъ покаянныхъ слезахъ—
И видишь свои согрѣшенья, 
Повергшія душу во прахъ.

Яснѣй сознаешь нерадивость 
Въ опасномъ духовномъ бою,
И крайнюю сердца сонливость,
Грѣховную страстность свою;

Встаютъ передъ мысленнымъ взоромъ 
Живые примѣры отцевъ,
И служатъ невольнымъ укоромъ,
И служатъ урокомъ безъ словъ.

Все къ цѣли зоветъ здѣсь прекрасной,
Все носитъ печать чистоты:
И самый ихъ обликъ безстрастный,
И полныя мира черты.

Читаешь святыя сказанья,—
И къ небу стремишься сильнѣй,
И жаждетъ душа подражанья,
И бодрость является въ ней.

Г II а  Т і >  Ц  Т о  Т  |

*
*  %



О непосредственномъ откровеніи по 
ученію Слова Божія *).

Такъ какъ ъОтца не знаетъ никто, кромѣ Сына, и кому 
Сынъ хочетъ открытъ“ (Мѳ. XI, 27), и такъ какъ открове­
ніе Сына бываетъ въ Духѣ и чрезъ Духа (1 Кор. ХП. 3 и 
др.), то свидѣтельство Духа есть то одно, посредствомъ чего 
было открыто, открывается и только можетъ открываться 
истинное познаніе Бога. Движеніемъ Своего Духа Богъ, съ 
одной стороны, расположилъ и претворилъ хаосъ этого міра 
въ тотъ чудный порядокъ, какой былъ вначалѣ, и сотво­
рилъ человѣка, съ другой—посредствомъ откровеній того- 
же самаго Духа Онъ являлъ Себя во все время сынамъ 
человѣческимъ—и патріархамъ, и пророкамъ, и апостоламъ. 
Эти откровенія Бога посредствомъ Духа, либо внѣшнимъ 
образомъ—голосами, явленіями, сновидѣніями,—либо вну­
тренними объективными проявленіями въ сердцѣ, совершен­
но необходимы для образованія въ человѣкѣ истинной вѣры.

*) Статья ѳта представляетъ собою извлеченіе изъ найденной мною въ 
старыхъ бумагахъ рукописи. По темѣ она иримыкаетъ къ моей брошюрѣ 
„Забытый путь опытнаго Богопознаніям; только въ основу брошюры поло­
жено ученіе Святоотеческое, а въ основу статьи—ученіе Слова Божія. Та­
кимъ образомъ статья подкрѣпляетъ брошюру—и обратно: брошюра нахо­
дитъ для себя опору въ настоящей статьѣ.

Задача статьи показать на основаніи Слова Божія необходимость и, 
такъ сказать, нравственную обязательность для истинно вѣрующаго христіа­
нина—быть причастникомъ (конечно, въ разной степени') непосредствен­
наго откровенія, подаваемаго Духомъ Божіимъ. Что касается пут и  къ до­
стиженію этого одуховлепія и условій его подлинности, предохраняющихъ 
ищущаго отъ пагубы „прелести- , то рѣчь объ этомъ будетъ въ слѣдующей 
статьѣ, носящей названіе: „Догматъ, этика и мистика въ составѣ христі­
анскаго вѣроученія*4.—Этого вопроса касается и вышеупомянутая брошюра 
„Забытый путь опытнаго Богопознанія**. М . Новоселовъ.



—  94  —

Прежде тѣ считались сынами Божіими, кто былъ водимъ 
Духомъ Божіимъ (Рим. V III, 14). А теперь признаютъ себя 
сынами Божіими многіе такіе, которые ничего не знаютъ 
объ этомъ Водителѣ. Происходитъ это по совершенно по­
нятной причинѣ, а именно потому, что многіе, носящіе въ 
настоящее время имя христіанъ, по опыту знаютъ, что ими 
не движетъ и ихъ не водитъ Духъ Божій. Да и многіе ве­
ликіе ученые, богословы, учители и епископы христіанства 
(обыкновенно такъ называемаго) совершенно заткнули свои 
уши, чтобы не слышать, и закрыли свои глаза, чтобы не 
видѣть, этого внутренняго Вожатая—и такимъ образомъ 
сдѣлались чуждыми Ему. Такимъ образомъ они собствен­
нымъ опытомъ приведены къ такой дилеммѣ: или признать, 
что они до сихъ поръ не знаютъ еще Бога и имѣютъ толь­
ко тгьнъ знанія, а не истинное познаніе Его,—или—что это 
познаніе пріобрѣтено безъ непосредственнаго откровенія.

Знаніе духовное и по буквѣ различны.

Чтобы лучше понять это, слѣдуетъ различать между до­
стовѣрнымъ познаніемъ Бога—и недостовѣрнымъ; между 
познаніемъ духовнымъ—и познаніемъ по буквѣ, между спа­
сительнымъ сердечнымъ знаніемъ — и парящимъ, воздуш­
нымъ, головнымъ. Послѣднее—мы признаемъ это—можетъ 
быть пріобрѣтено различными путями, но первое никакимъ 
инымъ, какъ только внутреннимъ непосредственнымъ про­
явленіемъ или откровеніемъ Духа Божія, свѣтящаго въ 
сердцѣ, просвѣщающаго и отверзающаго разумѣніе *).

*) Эта истина признавалась самыми образованными и славными испо­
вѣдниками христіанства. Они утверждали въ одинъ голосъ, что не было 
истиннаго познанія Бога, кромѣ того, которое было дано Его собствен­
нымъ Духомъ во внутреннемъ откровеніи. Вотъ свидѣтельства древности 
объ этомъ:

„Есть разница",—говоритъ Климентъ Александрійскій, — „между тѣмъ, 
что кто-либо говоритъ объ истинѣ, и что говоритъ истина, объясняя са­
мое себя. Предположеніе объ истинѣ различается отъ самой истины; по­
добіе какой-либо вещи различается отъ самой вещи. Одно дѣло, что прі­
обрѣтено упражненіемъ и ученіемъ,—и иное, что воспринято черезъ откро­
веніе вѣрою... Только послѣдній путь ведетъ къ познанію Божественной 
Истины, и она очень близка отъ насъ, даже въ нашихъ жилищахъ, какъ 
свидѣтельствуетъ боговидецъ Моисей".

„Научаетъ насъ ",—утверждаетъ бл. Августинъ,—„внутренній Учитель,



95  —

Введеніе ложнаго познанія.
Вывести изъ употребленія этотъ вѣрный и несомнѣнный 

способъ истиннаго Богопознанія было одной изъ уловокъ 
дьявола, чтобы завлечь человѣчество въ свое царство. Въ 
самомъ дѣлѣ, послѣ того какъ христіанская вѣра стала го­
сподствовать въ мірѣ, разсѣявъ густой туманъ языческаго 
многобожія,—тотъ, кто зналъ, какъ мало осталось надежды 
впредь обольщать міръ этимъ путемъ (многобожія), испол­
нилъ тогда человѣка ложнымъ познаніемъ истиннаго Бога. 
Онъ сталъ подстрекать его на дѣло исканія Бога ложнымъ 
путемъ, убѣждая его довольствоваться такимъ познаніемъ, 
которое было собственнымъ его пріобрѣтеніемъ, а не науче­
ніемъ Божіимъ. И эта уловка оказалась самой успѣшной, 
потому что приспособлялась къ естественному и развращен­
ному настроенію и характеру человѣка, который больше всего 
любитъ превозносить себя. Насколько въ этомъ самопревоз­
ношеніи была умалена слава Божія, настолько достигъ своей 
цѣли дьяволъ, который не безпокоится о томъ, насколько 
Богъ признается на словахъ, лишь бы только ему самому 
всегда служили на дѣлѣ; ему не важно, какихъ великихъ 
и возвышенныхъ умозрѣній держится человѣкъ относитель­
но Бога, пока онъ служитъ собственнымъ похотямъ и стра­
стямъ, и повинуется его злымъ внушеніямъ.

научаетъ Христосъ, Божественное вдохновеніе; гдѣ нѣтъ этого вдохнове­
нія и внутренняго просвѣщенія, тамъ тщетно дѣйствіе словъ извнѣ".

„И если Духа Божія нѣтъ въ сердцѣ слушателя", подтверждаетъ также 
Григорій Богословъ, „то напрасны разсужденія учителя, ибо, если Тотъ, 
Кто научаетъ, не находится внутри, то языкъ учителя, который внѣ, тру­
дится понапрасну".

„Потому что", заключаетъ бл. Іеронимъ, „законъ духовенъ, и нужно 
откровеніе, чтобы понимать его".

„Великія дѣла", свидѣтельствуетъ св. Аѳанасій, „творитъ ежедневно 
нашъ Спаситель, Онъ влечетъ насъ къ благочестію, побуждаетъ къ добро­
дѣтели, пробуждаетъ стремленіе къ небесному, научаетъ безсмертію, от­
крываетъ познаніе Отца, даруетъ силу, смерть разрушающую, и Самъ Себя 
являетъ каждому".

„Кто слышитъ только внѣшній и плотскій голосъ", поучаетъ Левъ Ве­
ликій, „тотъ слышитъ тварь, Богъ же есть Духъ, и Его можно слышать 
только чрезъ Духа; такъ и Іисуса никто не можетъ назвать Господомъ, 
какъ только Духомъ Святымъ".



—  96

Христіанство стало ремесломъ, созданнымъ человгьческими 
♦ наукой и стараніемъ.

Такимъ образомъ христіанство обратилось, такъ сказать, 
въ ремесло, созданное наукой и стараніемъ человѣка, подоб­
но всякому другому ремеслу или наукѣ. И люди не только 
присвоили себѣ имя христіанъ, но даже добились, путемъ 
нѣкоторыхъ искусныхъ измышленій, совершенно, впрочемъ, 
чуждыхъ духу и жизни I. Христа, того, что ихъ почитали 
за знатоковъ христіанства. Но если мы дадимъ правильное 
опредѣленіе христіанина, согласно Св. Писанію, и скажемъ, 
что христіанинъ это тотъ, кто обладаетъ Христовымъ Д у­
хомъ и водимъ Имъ, то сколькихъ христіанъ, да и изъ этихъ, 
такъ называемыхъ, великихъ знатоковъ и докторовъ хри­
стіанства, должны мы по справедливости лишить этого бла­
городнаго титула?!.

Итакъ, обладающіе всѣми средствами богословскаго зна­
нія и достаточно свѣдущіе въ нихъ, — будь то буква Писа­
нія или преданія Церкви, все еще не могутъ считаться 
истинными христіанами.

Внутреннее и непосредственное откровеніе—вотъ един­
ственно вѣрный и надежный путь къ достиженію истиннаго 
и спасительнаго познанія Бога.

Однако, отсюда не слѣдуетъ, что тѣ прочія средства по­
знанія совершенно исключаются и признаются безполезными 
для человѣка. Вовсе нѣтъ. Но вопросъ не въ томъ, что мо­
жетъ быть выгодно или полезно, но что совершенно необхо­
димо. Многое можетъ способствовать преуспѣянію дѣла—и не 
быть все-таки главнымъ, что двигаетъ дѣло.

Все сказанное можно свести къ слѣдующему: гдѣ есть 
истинное внутреннее познаніе Бога, чрезъ откровеніе Духа, 
тамъ все; и тамъ нѣтъ необходимости въ чемъ-либо дру­
гомъ. Но гдѣ наилучшее, высочайшее и глубочайшее зна­
ніе—безъ этого внутренняго, тамъ нѣтъ ничего для дости­
женія великой цѣли спасенія. Эта истина покоится на слѣ­
дующихъ безспорныхъ положеніяхъ:

Первое утвержденіе: Нѣтъ познанія Отца, какъ только 
чрезъ Сына.



—  97 —

Второе утвержденіе: Нѣтъ познанія Сына, какъ только 
чрезъ Духа.

Третье утвержденіе: Чрезъ Духа Богъ всегда открывалъ 
Себя Своимъ чадамъ.

Четвертое утвержденіе: Эти откровенія были предметомъ 
вѣры святыхъ.

Пятое утвержденіе: Это же самое продолжаетъ быть 
предметомъ вѣры святыхъ до сего времени.

Доказательство і-го утвержденія.
Что касается перваго утвержденія, а именно, что нѣтъ 

познанія Отца, какъ только черезъ Сына, то оно легко до­
казывается тѣмъ, что основано на подлинныхъ словахъ Св. 
Писанія.

Остановимся немного на этомъ 1-мъ положеніи.
Безконечный и премудрый Богъ, являющійся основаніемъ, 

корнемъ и источникомъ всякаго дѣйствія, совершилъ все 
Своимъ вѣчнымъ Словомъ и Сыномъ. Это—то Слово, Кото­
рое было въ началѣ у  Бога, и Само было Богъ; все чрезъ Него 
начало быть, и безъ Него ничто не начало быть, что на- 
чало быть (Ін. I, 1, 2, 3).

Такъ какъ этотъ безконечный и непостижимый Источникъ 
жизни и движенія дѣйствуетъ въ тваряхъ посредствомъ 
Своего собственнаго вѣчнаго Слова и Силы, то, естественно, 
никакая тварь не имѣетъ доступа къ Нему, какъ только въ 
Сынѣ и чрезъ Сына, Который Самъ засвидѣтельствовалъ это 
ясно и непререкаемо: Отца не знаетъ никто, кромѣ Сына, 
и кому Сынъ хочетъ открыть (Мѳ. XI, 27; Лк. X, 22). Онъ 
же сказалъ въ другомъ мѣстѣ: Я  семь путь, и истина, и 
жизнь; никто не приходитъ къ Отцу, какъ только чрезъ 
Меня (Іоан. XIV*, 6).

Потому Онъ и названъ Посредникомъ между Богомъ и 
человѣкомъ, что, отъ самой вѣчности будучи съ Богомъ, 
Самъ будучи Богомъ, а со временемъ принявъ на Себя че­
ловѣческую природу, Онъ является проводникомъ благости 
и любви Божіей къ человѣческому роду, и опять чрезъ Него 
человѣкъ получаетъ и участвуетъ въ этихъ милостяхъ.

Отсюда легко вывести доказательство перваго утвержденія:
Если никто не знаетъ Отца, кромѣ Сына, и кому Сынъ
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 7



98  —

хочетъ открыть Его, то нѣтъ никакого иного познанія Отца, 
какъ только чрезъ Сына.

Но Отца никто не знаетъ, кромѣ Сына.
Поэтому нельзя познать Отца, какъ только чрезъ Сына.
Опять же, если Сынъ является путемъ, истиной и жизнью, 

и никто не приходитъ къ Отцу, какъ только чрезъ Него: 
то не можетъ быть познанія Отца, какъ только чрезъ Сына.

Въ самомъ дѣлѣ, какъ можетъ знать кто-нибудь вещь, кто 
не пользовался путемъ, внѣ котораго она непознаваема? А 
такъ какъ доказано, что нѣтъ иного пути къ Отцу, какъ 
только чрезъ Сына, то, ясно, что, кто не пользуется этимъ 
путемъ, тотъ не можетъ ни знать Отца, ни прійти къ Нему.

Доказательство 2-го ут верж денія .

Переходимъ ко второму утвержденію, а именно, что нѣтъ 
познанія Сына, какъ только чрезъ Духа; или, что открове­
ніе Сына Божія бываетъ чрезъ Духа.

Нужно помнить, что рѣчь идетъ о спасительномъ, вѣр­
номъ и необходимомъ знаніи Бога. Что таковое не можетъ 
быть пріобрѣтено иначе, какъ только чрезъ Духа, также 
явствуетъ изъ многихъ мѣстъ Писанія, такъ какъ Іисусъ 
Христосъ, въ Которомъ и чрезъ Котораго открылся Отецъ, 
открываетъ Себя Своимъ ученикамъ и друзьямъ въ Духѣ и 
чрезъ Духа. Какъ раньте, когда Онъ свидѣтельствовалъ 
и утверждалъ истину въ этомъ мірѣ, до конца являя Себя 
свидѣтелемъ вѣрнымъ, Его явленіе было внѣшнимъ, види­
мымъ (чувственно), такъ теперь, удалившись внѣшнимъ, види­
мымъ образомъ, Онъ учитъ и наставляетъ человѣчество вну- 
тренно чрезъ Своего собственнаго Духа: Онъ стоитъ у двери 
и стучитъ. Если кто услышитъ голосъ Его и отворитъ 
дверь, Онъ войдетъ къ нему (Апок. III, 20). Апостолъ Павелъ 
говоритъ объ этомъ откровеніи ему Христа въ посланіи къ 
Галатамъ (1, 16), гдѣ онъ доказываетъ превосходство своего 
служенія и несомнѣнность своего призванія. То же подтвер­
ждается обѣтованіемъ Господа Своимъ ученикамъ: Вотъ Я  
съ вами до скончанія міра. Ясно, что здѣсь разумѣется вну­
треннее и духовное присутствіе Его, котораго удостоиваются 
и всегда будутъ удостойваться истинно-вѣрующіѳ. Восполь­
зуемся двумя ясными мѣстами Св. Писанія для подтвер­
жденія и уясненія этой мысли.



—  99 —

Божіе познается чрезъ Духа Божія.
Вотъ первое мѣсто (1 Кор. II, 11—12): Кто изъ человѣ­

ковъ знаетъ, что въ человѣкѣ, кромѣ духа человѣческаго, 
живущаго въ немъ? Такъ и Божьяго никто не знаетъ, кромѣ 
Духа Божія. //о  лш приняли не духа міра сего, а Духа 
отъ Бога, Элбы знать дарованнное намъ отъ Бога.

Въ предшествующихъ стихахъ Апостолъ говоритъ о томъ 
чудесномъ, что приготовилъ Богъ любящимъ Его. Сказавъ, 
что естественный человѣкъ не можетъ постигнуть этого, 
Апостолъ прибавляетъ, что оно открыто Духомъ Божіимъ 
(ст. 9, 10) и объясняетъ это тѣмъ, что Духъ все проницаетъ, 
и глубины Божіи. Затѣмъ, въ вышеприведенныхъ стихахъ 
(11—12),—очень кстати и въ согласіи съ проводимой нами 
мыслью,—онъ прибѣгаетъ къ сравненію и замѣчаетъ: какъ 
человѣческое познается только духомъ человѣка, такъ Божіе 
познается только Духомъ Божіимъ. Иначе сказать: какъ ни­
что, стоящее ниже духа человѣческаго (напр., духъ звѣрей 
или иныхъ тварей) не можетъ собственно проникнуть или 
понять человѣческаго, какъ существа болѣе благородной и 
болѣе высокой природы, такъ и духъ человѣческій, или 
естественный человѣкъ, умозаключаетъ аЪ. Павелъ въ 14-мъ 
стихѣ, не принимаетъ, или не разумѣетъ, Божьяго, или ду­
ховнаго, какъ явленія также высшаго порядка. Апостолъ 
указываетъ и причины этого, говоря: да и не можетъ р а ­
зумѣть, потому что объ этомъ надобно судить духовно.

Итакъ изъ вышеприведенныхъ словъ Апостола можно сдѣ­
лать слѣдующее заключеніе:

Если то, что принадлежитъ собственно человѣку, не мо­
жетъ быть понято какимъ-либо низшимъ или менѣе бла­
городнымъ началомъ, чѣмъ духъ человѣка, то и относящее­
ся собственно къ Богу и Христу не можетъ быть познано 
или понято болѣе низкимъ или менѣе благороднымъ, чѣмъ 
Духъ Божій и Христосъ.

Такъ какъ первое истинно, то истинно и второе. Отсюда:
Духовное можно познать и понять только чрезъ Духа 

Божія.
А такъ какъ откровеніе I. Христа и истинное и спаси­

тельное знаніе Его духовно,
Т



—  100  —

То откровеніе I. Христа и истинное и спасительное зна­
ніе Его можно получить и понять только чрезъ Духа Божія. 
Никто не можетъ назвать Іисуса Господомъ, какъ только

Духомъ Святымъ.
Другое мѣсто Св. Писанія принадлежитъ тому же ап. 

Павлу (1 Кор. 12, 3): Никто не можетъ назвать Іисуса 
Господомъ, какъ только Духомъ Святымъ. Эти слова, пол­
ныя глубокаго смысла и отвѣчающія вполнѣ хорошо про­
свѣщенному разумѣнію духовнаго и дѣйствительнаго хри­
стіанина, могутъ, пожалуй, показаться очень странными 
плотскимъ и мнимымъ послѣдователямъ Христа, которые 
старательно не вдумывались въ нихъ.
Духовныя истины являются ложью въ устахъ плотского

человѣка.
Здѣсь, въ важнѣйшемъ для христіанина вопросѣ, Апостолъ 

такъ много приписываетъ Святому Духу, что рѣшительно 
утверждаетъ, что безъ Него мы не можемъ исповѣдать 
Іисуса Господомъ. А это значитъ не что иное, какъ-то, что 
духовныя истины Евангелія являются ложью въ устахъ плот­
ского или не духовнаго человѣка, потому что онѣ не познаны 
имъ, и не произносятся тѣмъ духомъ, который долженъ въ 
такомъ дѣлѣ направлять и возбуждать умъ. Онѣ могутъ 
быть сравнены въ данномъ случаѣ съ вымышленными те­
атральными представленіями. Въ самомъ дѣлѣ онѣ, собствен­
но говоря, могутъ быть названы дѣйствительнымъ и истин­
нымъ познаніемъ Бога и Христа не въ большей мѣрѣ, чѣмъ 
въ какой дѣянія Александра Великаго или Юлія Цезаря, 
представленныя теперь на подмосткахъ, могли бы быть при­
знаны дѣйствительными ихъ дѣяніями, а лица, ихъ предста­
вляющія, дѣйствительными покорителями Азіи и побѣдите­
лями Помпея.

Такое знаніе—болтовня попугая.
Ясно, что это знаніе Христа, не полученное чрезъ откро­

веніе Его собственнаго Духа, представляетъ собою, собствен­
но говоря, не большее знаніе, чѣмъ болтовня попугая, кото­
раго научили нѣсколькимъ словамъ, чтобы сказать, что это 
голосъ человѣка. Дѣйствительно, какъ можно обучить эту 
или какую другую птицу издавать человѣческіе звуки или



—  101 —

произносить цѣлую разумную мысль такъ, какъ она заучила 
ее при посредствѣ внѣшняго слуха, безъ усвоенія однако 
ея какимъ-либо живымъ началомъ разума, дѣйствующимъ 
въ ней,— совершенно таково же знаніе „Божьяго44, накоплен­
ное естественнымъ и плотскимъ человѣкомъ изъ словъ и 
писаній духовныхъ людей: оно не является истиннымъ для 
него, потому что зародилось въ естественномъ духѣ—и та­
кимъ образомъ произведено не тѣмъ органомъ, которымъ 
слѣдуетъ,—ибо не происходитъ отъ духовнаго начала. Та­
кое знаніе вещей духовныхъ для обладающаго имъ является 
не болѣе истиннымъ, чѣмъ для птицы—человѣческія слова, 
искусственно ею усвоенныя и произносимыя, но не происхо­
дящія отъ ея собственнаго разумнаго начала.

Сдѣлаемъ изъ вышеприведенныхъ словъ Апостола за­
ключеніе:

Если никто не можетъ назвать Іисуса Господомъ, какъ 
только Духомъ Святимъ, то никто, слѣдовательно, не мо­
жетъ знать, что Іисусъ есть Господь, какъ только Духомъ 
Святымъ.

Если никто не можетъ знать, что Іисусъ есть Господь, какъ 
только чрезъ Святаго Духа, то не можетъ быть достовѣр­
наго знанія или откровенія о Немъ, какъ только при по­
средствѣ Святаго Духа.

Доказательство 3 -го утвержденія.

Третье утвержденіе таково: Богъ всегда открывалъ Себя 
Своимъ дѣтямъ чрезъ Духа.

Чтобы доказать истину этого утвержденія, нужно только 
разсмотрѣть, какъ изначала проявлялъ Себя Богъ по отно­
шенію къ Своимъ тварямъ. Вотъ первое слово Моисея объ 
этомъ (Бытіе 1, 2): И  Духъ Божій носился надъ водами. 
Нельзя, полагаемъ, отрицать, что сношенія Бога съ человѣ­
комъ— отъ Адама до Моисея— происходили чрезъ непосред­
ственное проявленіе Его Духа. А затѣмъ, чрезъ все время 
„закона", Онъ только такъ и говорилъ съ Своими дѣтьми. 
Это не можетъ отрицаться тѣми, кто признаетъ Писаніе 
дѣйствительно написаннымъ по внушенію Святаго Духа: 
ибо эти Писанія, отъ Моисея до Малахіи, говорятъ, что въ 
теченіе всего этого времени Богъ открывался Своимъ дѣ­
тямъ чрезъ Своего Духа.



—  102 —

Но, пожалуй, кто-нибудь возразитъ, что послѣ того, какъ 
былъ данъ законъ, измѣнился способъ сношенія Бога съ 
человѣкомъ?

Вовсе нѣтъ. Во-первыхъ, Богъ говорилъ всегда безъ вся­
каго посредства съ евреями, потому что Онъ говорилъ все­
гда непосредственно къ первосвященнику съ мѣста между 
херувимами. Этотъ входилъ въ Святое Святыхъ и, возвра­
щаясь, передавалъ всему народу голосъ и волю Бога, не­
посредственно открытые тамъ. Такимъ образомъ это непо­
средственное обращеніе никогда не прекращалось.

Никто не исключался отъ непосредственнаго общенія съ 
Духомъ Божіимъ.

Во-вторыхъ не лишался этого непосредственнаго сношенія 
никто изъ тѣхъ, кто ревностно къ нему стремился и ожи­
далъ его. Такъ многіе помимо первосвященника,—не бывшіе 
даже изъ колѣна Левіина или изъ пророковъ, — получали 
Духа Святаго и говорили отъ Его лица, какъ написано въ 
книгѣ Числъ (XI, 25), гдѣ сказано, что Духъ почилъ на се­
мидесяти мужахъ старѣйшинахъ. Этотъ Духъ почилъ также 
на двухъ мужахъ, которые были не въ скиніи, а въ станѣ, 
и когда нѣкто выразилъ желаніе, чтобы имъ было запре­
щено пророчествовать, Моисей не только не захотѣлъ этого 
сдѣлать, но возрадовался и пожелалъ, чтобы всѣ въ народѣ 
Господнемъ были пророками, чтобы Господъ послалъ Д уха  
Своего на нихъ (ст. 29).

Подтвержденіе этому мы находимъ также у Нееміи (гл. 
IX), гдѣ старцы народа, по возвращеніи изъ плѣна, когда 
стали освящать себя постомъ и молитвою, говорили (ст. 20), 
перечисляя многія милости Божіи по отношенію къ ихъ от­
цамъ: Ты далъ имъ Д уха Твоего благого, чтобы наставлять 
ихъ (сг. 20), Ты медлилъ многіе годы и напоминалъ имъ Д у ­
хомъ Твоимъ чрезъ пророковъ.

Много духовныхъ глаголовъ относительно этого предмета 
встрѣчаемъ мы у царственнаго пророка Давида: Не от­
вергни меня отъ лица Твоего и Д уха  Твоего Святаго не от­
ними отъ меня, Духомъ владычественнымъ утверди меня 
(Ь, 13, 14), Куда пойду отъ Д уха Твоего? (СХХХѴІІІ, 7).

Тому же источнику приписываетъ силу своего свидѣтель-



—  103 —

ства и пророкъ Исаія, говоря: И  нынѣ послалъ меня Го­
сподъ Богъ и Духъ Его (ХЬѴІІІ, 16).

Излишне говорить объ откровеніяхъ Божіихъ при Новомъ 
Завѣтѣ: едва ли кто станетъ оспаривать обиліе откровеній, 
коихъ удостоились апостолы, евангелисты, первые ученики...

Доказательство 4-го утвержденія.
Четвертое утвержденіе гласитъ: эти откровенія были пред­

метомъ вѣры святыхъ изстари.
Это положеніе съ ясностью вытекаетъ изъ самаго понятія 

вѣры и разсмотрѣнія того, что составляетъ ея предметъ. 
„Вѣра44, говоритъ ап. Павелъ, есть осуществленіе ожида­
емаго, обличеніе вещей невидимыхъ, —& это есть, какъ пояс­
няетъ Апостолъ въ той же главѣ на многихъ примѣрахъ, 
не что иное, какъ твердое и непреложное вѣрованіе ума въ 
то, на что онъ полагается и чѣмъ въ нѣкоторомъ смыслѣ 
обладаетъ, ибо ожидаемое является осуществляющимся, бла­
годаря довѣрію къ обѣтованіямъ Божіимъ; и такимъ обра­
зомъ чрезъ свою вѣру душа получаетъ твердую, непоколе­
бимую увѣренность въ вещахъ невидимыхъ или еще неосу­
ществляющихся.

Предметъ вѣры—Беиз к^иепз.
Предметомъ этой вѣры является обѣщаніе, слово или сви­

дѣтельство Бога у говорящаго уму (духу) человѣка. Отсюда 
обычное выраженіе, что предметомъ вѣры является Богъ 
глаголивый. Это явствуетъ изъ всѣхъ тѣхъ примѣровъ, при­
веденныхъ въ этой главѣ Апостоломъ, гдѣ вѣра основыва- 
валась не на какомъ либо внѣшнемъ свидѣтельствѣ, не на 
словѣ или писаніи человѣческомъ, но на откровеніи Божіей 
воли, объявляемой человѣку во внутреннемъ откровеніи, 
какъ было, напр., съ Ноемъ. Вѣрою Ной, получивъ откро­
веніе о томъ, что еще не было видимо, благоговѣя пригото­
вилъ ковчегъ для спасенія дома своего; ею осудилъ онъ міръ у 
и сдѣлался наслѣдникомъ праведности по вѣрѣ.

Вѣра Ноя.
Что было здѣсь предметомъ вѣры Ноя, какъ не Богъ, го­

ворившій къ нему!? У него не было ни писаній, ни проро­
чествъ, унаслѣдованныхъ отъ кого-либо жившаго раньше 
его; не было даже содѣйствія церкви или народа для под-



104  —

держки его, — и однако вѣра его слову (Божію), которою 
онъ прекословилъ всему міру, спасла его и его домъ.

Вѣра Авраама.

Замѣчательнымъ примѣромъ того-же является Авраамъ, 
получившій поэтому наименованіе „Отца вѣрующихъ14. О 
немъ сказано, что онъ сверхъ надежды повѣрилъ съ надеждою. 
Въ чемъ же выразилась его вѣра? Въ томъ, что онъ не 
только охотно покинулъ страну своихъ отцовъ, но и по­
шелъ, не зная, куда идетъ; въ томъ, что онъ повѣрилъ от­
носительно рожденія Исаака вопреки естественной вѣроят­
ности; но болѣе всего въ томъ, что онъ не отказался при­
нести его въ жертву, не сомнѣваясь, что только Богъ былъ въ 
силахъ воскресить его изъ мертвыхъ, — его, про котораго 
было сказано ему, что въ Исаакѣ наречется тебѣ сѣмя. И, 
наконецъ, въ томъ, что овъ положился на обѣщаніе, что 
сѣмя его будетъ владѣть землею, на которой самъ онъ былъ 
только странникомъ.

Предметомъ вѣры Авраама во всемъ этомъ было не что 
иное, какъ только внутреннее и непосредственное открове­
ніе, или: Богъ, объявляющій Свою волю ему, внутренно и 
непосредственно чрезъ Своего Духа.

Раньше упоминалось также о внѣшнихъ голосахъ, явле­
ніяхъ и снахъ, какъ путяхъ откровенія. Поэтому умѣстно 
сказать о возможномъ возраженіи по поводу этого пункта.

1-е возраженіе.
Могутъ сказать, что тѣ, кто теперь основываетъ свою вѣру 

на непосредственномъ и объективномъ откровеніи, также 
должны слышать внѣшніе голоса, имѣть видѣнія или ви­
дѣть сны и явленія.

Нельзя отрицать, что Богъ пользовался служеніемъ анге­
ловъ, которые издревле, въ образѣ людей, внѣшнимъ обра­
зомъ говорили святымъ, и что Онъ многое открывалъ имъ 
въ сновидѣніяхъ и видѣніяхъ. Едва ли можно утверждать, 
что эти способы откровенія прекратились. Господь властенъ 
и свободенъ являть Себя Своимъ чадамъ, какъ Ему угодно. 
Но, разсматривая предметъ вѣры, мы должны держаться 
не того, какъ это бываетъ иногда и приспособительно къ



—  105 —

обстоятельствамъ, а того, какъ это происходитъ всегда и 
независимо отъ частныхъ условій.

Кромѣ того, мы должны дѣлать различіе между тѣмъ, что 
само по себѣ подвержено сомнѣнію и заблужденію — и по­
тому пріемлется ради и по причинѣ другого, и тѣмъ, что не 
подвержено никакому сомнѣнію, но принимается просто ради 
самого себя, будучи самою первою и самобытною истиной.

Откровенія въ снахъ и видѣніяхъ.
Теперь разсмотримъ, въ какомъ смыслѣ или насколько 

эти внѣшніе голоса, явленія и сновидѣнія были предметомъ 
вѣры святыхъ. Обусловливалась ли эта вѣра тѣмъ, что они 
были просто голосами, явленіями или сновидѣніями? Ра­
зумѣется, нѣтъ; ибо святымъ не безызвѣстно было, что и 
дьяволъ могъ бы породить звуки словъ, довести ихъ до 
внѣшняго слуха и обмануть внѣшнія чувства, дѣлая види­
мыми вещи, которыхъ на самомъ дѣлѣ нѣтъ. Да и сами мы 
развѣ не знаемъ по опыту, что почти то же самое могутъ 
производить фокусники, благодаря проворству своихъ рукъ? 
Поэтому Господь и воспретилъ святымъ основывать свою 
вѣру на такомъ ложномъ основаніи, какъ внѣшнія и оши­
бающіяся человѣческія чувства.

Что-же, въ такомъ случаѣ внушаетъ довѣріе къ этимъ 
видѣніямъ? Конечно, не что иное, какъ только сокровенное 
свидѣтельство Духа Божія въ ихъ сердцахъ, убѣждавшее 
ихъ, что голоса, сны и видѣнія были отъ Бога. Авраамъ по­
вѣрилъ ангеламъ: но кто сказалъ ему, что эти люди были 
ангелы? Не должно думать, что его вѣра основывалась тогда 
на внѣшнихъ чувствахъ: она проистекала изъ сокровеннаго 
убѣжденія Духа Божія въ его сердцѣ.

Итакъ, вліяніе Духа должно быть признано—прежде всего 
и главнымъ образомъ предметомъ вѣры святыхъ. Безъ этого 
нѣтъ истинной и опредѣленной вѣры, а чрезъ это много 
разъ вѣра зарождалась и укрѣплялась безъ какого-либо изъ 
названныхъ внѣшнихъ или видимыхъ пособій, что мы мо­
жемъ видѣть изъ многихъ мѣстъ Св. Писанія, гдѣ только 
находимъ: „ // сказалъ Богъ... И  было слово Господне къ то- 
му-то и къ тому-то *)...

*) Умѣстно здѣсь припомнить слѣдующія слова преп. Серафима Саров­
ской), сказанныя имъ своему духовному другу Н. А. Мотовилову: «Мы въ



—  1 0 6  —

2-е возраж еніе.
Но если-бы кто сталъ упорно утверждать, что для открове­
нія нуженъ внѣшній, слышимый голосъ для плотского уха, 
то таковому упорствующему можно бы отвѣтить вопросомъ: 
какое доказательство можетъ онъ привести въ пользу этого 
утвержденія, кромѣ своего собственнаго простого предполо­
женія? Да, вѣдь и сказано: Сей самый Духъ свидѣтельству­
етъ духу нашему, а не нашему внѣшнему слуху (Рим. У ІІІ, 
16). И такъ какъ Духъ Божій есть въ насъ, а не только внѣ 
насъ, то Онъ и говоритъ нашему духовному, а не плотскому 
уху. Поэтому, когда такъ часто говорится въ Писаніи: Духъ 
сказалъ, побудилъ Л воспрепятствовалъ, призвалъ того или дру 
гого, сдѣлать или удерж ат ься  отъ того или другого дѣла, 
во всѣхъ этихъ случаяхъ нѣтъ основанія заключать, какъ 
того желаютъ нѣкоторые, что это былъ не внутренній голосъ 
къ духовному слуху, а внѣшнее слово къ плотскому уху. 
Въ пользу такого мнѣнія едва-ли можно привести серьезныя 
доказательства.

Изъ всего вышесказаннаго естественно прійти къ слѣду­
ющему заключенію, завершающему доказательство разсма­
триваемаго 4-го утвержденія:

То, во что кто-либо твердо вѣритъ, какъ въ начало и 
основаніе своей надежды на Бога и жизнь вѣчную, то со­
ставляетъ предметъ его вѣры.

А такъ какъ внутреннее и непосредственное откровеніе 
Духа Божія, говорящаго въ святыхъ и къ святымъ, призна­
валось ими за начало и основаніе ихъ надежды на Бога и 
жизнь вѣчную, то

Поэтому эти внутреннія и непосредственныя откровенія 
являлись предметомъ ихъ вѣры.

настоящее время, по нашей почти всеобщей холодности къ святой вѣрѣ 
въ Господа нашего Іисуса Христа и по невнимательности нашей къ дѣй­
ствіямъ Его Божественнаго о насъ Промысла и общенія человѣка съ Богомъ, 
до того дошли, что, можно сказать, почти вовсе удалились отъ истинно­
христіанской жизни. Намъ теперь кажутся странными слова Св. Писанія, 
когда Духъ Божій устами Моисея говоритъ: «и видѣ Адамъ Господа, хо- 
дяща въ рай», или когда читаемъ у апостола Павла: «идохомъ во Асію, 
и Духъ Божій не идѳ съ нами, обратихомся въ Македонію, и Духъ Божій 
и де съ нами».



—  107 -

Доказательство у-го утвержденія.

Переходимъ къ пятому и послѣднему утвержденію, что 
это же самое продолжаетъ быть предметомъ вѣры святыхъ 
до сего времени.

Возможно, что согласные съ предыдущими положеніями 
окажутся противниками этого послѣдняго. Тѣмъ не менѣе 
въ самомъ этомъ положеніи заключенъ очень вѣскій доводъ, 
подтверждающій истину даннаго утвержденія, а именно, что 
предметъ вѣры святыхъ одинъ и тотъ-же во всѣ вѣка, хотя 
и проявляется различно.

Въ самомъ дѣлѣ, гдѣ вѣра одна, тамъ и предметъ вѣры 
одинъ. А что вѣра одна, это опредѣленно высказываетъ 
Апостолъ (Ефес. 4. 5), сопоставляя одну вгьру съ однимъ Бо­
гомъ: это значитъ, что утверждать двѣ вѣры такъ же нелѣ­
по, какъ утверждать двухъ боговъ.

Вѣра древнихъ святыхъ одинакова съ нашей.

Кромѣ того, если вѣра древнихъ (ветхозавѣтныхъ) была 
не тожественна съ нашей, т. е. не была въ существенномъ 
согласна съ нею и одинаково опредѣляема, то къ чему было 
бы Апостолу (Евр. XI) пояснять опредѣленіе нашей вѣры 
примѣрами вѣры святыхъ или стараться возбудить равность 
нашу примѣромъ Авраама, если вѣра послѣдняго суще­
ственно разнилась отъ нашей? Никакого различія не возни­
каетъ изъ того, что они вѣрили во Христа по отношенію къ 
его внѣшнему явленію въ будущемъ, а мы какъ уже въ 
явившагося: ибо они тогда такъ вѣрили въ Него, имѣющаго 
прійти, что чувствовали Его присутствіе съ ними, и свидѣ­
тельствовали, что Онъ близко; поэтому Апостолъ и говоритъ: 
всѣ они пили изъ духовнаго послѣдующаго камня\ камень же 
былъ Христосъ. И мы вѣримъ благодаря Его прошлому 
пришествію такъ, какъ будто также чувствуемъ и знаемъ, 
что Онъ находится съ нами, и мы вкушаемъ Его. „Если 
толькоа, говоритъ^Апостолъ, „нѣтъ въ васъ Христа, вы от­
вержены*. Итакъ вѣра наша одна и завершается въ одномъ 
и томъ же предметѣ.

Что касается второй части умозаключенія, т. е. что пред­
метъ одинъ, когда вѣра одна, то Апостолъ и это докаэы-



—  108  —

ваетъ въ вышеупомянутой главѣ, гдѣ онъ на примѣрахъ 
древнихъ показываетъ намъ все достойное подражанія.

Въ чемъ же теперь нужно имъ подражать, какъ не въ 
томъ, что они в Ьрили въ Бога? И что было предметомъ ихъ 
вѣры, какъ не внутреннее непосредственное откровеніе, какъ 
это было раньше показано? Ихъ примѣръ можетъ быть при­
мѣнимъ къ намъ только въ томъ случаѣ, если мы вѣримъ 
въ Бога, какъ они, т. ѳ. чрезъ тотъ же самый предметъ. 
Апостолъ поясняетъ это въ другомъ мѣстѣ собственнымъ 
примѣромъ (Гал. 1, 16). Онъ повѣствуетъ о себѣ въ посла­
ніи къ Галатамъ, что, когда Богъ благоволилъ открытъ въ 
немъ Сына Своего, онъ не сталъ тогда же совѣтоваться съ 
плотью и кровью, но увѣровалъ и повиновался. Тотъ же 
Апостолъ, увѣщевая Евреевъ (Евр. XIII, 7) слѣдовать вѣрѣ 
ихъ наставниковъ, приводитъ такое основаніе: Іисусъ Хри­
стосъ (цѣль и предметъ ихъ вѣры) вчера, и сегодня, и во 
вѣки Тотъ-же, очевидно внушая этимъ мысль, что въ пред­
метѣ вѣры не произошло измѣненія.

Что касается разнообразія проявленій, то это не можетъ 
служить возраженіемъ противъ высказанной мысли: тотъ-жѳ 
Ап. Павелъ, трижды упоминая объ этомъ разнообразіи 
(1 Кор. XII, 4, 5, 6) приводитъ всегда къ одному и тому 
же предмету: одинъ и тотъ же Духъ, одинъ и тотъ-же Го­
сподь, одинъ и тотъ-же Богъ.

Затѣмъ, если-бы предметъ вѣры былъ не одинъ и тотъ-жѳ 
у насъ и у нихъ, то отсюда слѣдовало бы, что намъ при­
шлось бы познавать Бога какимъ-нибудь инымъ путемъ, а 
не чрезъ Духа. Но это уже очевидная нелѣпость.

Многіе изъ несогласныхъ съ доказываемымъ утверждені­
емъ соглашаются, что Богъ познается чрезъ Духа, но отри­
цаютъ опять таки, что это бываетъ непосредственно и 
внутреннимъ образомъ, а только въ Писаніи и чрезъ Писа­
ніе, въ которомъ истины (намѣренія) Духа, по ихъ мнѣнію, 
высказаны вполнѣ и окончательно,—и ими мы должны по­
знавать Бога и во всемъ руководиться.
Христіане должны и теперь руководиться Духомъ, такимъ 

же образомъ, какъ древніе святые.
Такъ-ли это? Дѣйствительно-ли теперешніе христіане не 

должны быть руководимы внутренно и непосредственно



—  109  -

Духомъ Божіимъ, какъ это было съ древними святыми? 
Едва-ли *).

Начнемъ разсмотрѣніе вопроса съ обѣтованія Христова, о 
которомъ мы узнаемъ изъ ХІУ гл. Ев. Іоанна: И  Я  умолю  
Отца, и дастъ вамъ другого Утѣшителя, да пребудетъ съ 
вами во вѣкъ. Духа истины, Котораго міръ не можетъ при­
нятъ , потому что не видитъ Его, и не знаетъ Его, а вы 
знаете Его, ибо Онъ съ вами пребываетъ, и въ васъ будетъ 
(ст. 16—17).

—  Утѣшителъ-же Духъ Святый, Котораго пошлетъ 
Отецъ во имя Мое, научитъ васъ всему, и напомнитъ вамъ 
все, что Я  говорилъ вамъ (26). То же находимъ въ ХУІ гл.: 
Когда же прійдетъ Онъ, Духъ истины, то наставитъ васъ 
на всякую истину', ибо не отъ себя говоритъ будетъ, но бу­
детъ говоритъ, что услышитъ , и будущее возвѣститъ вамъ 
(ст. 13).

Кто-же это, о комъ идетъ здѣсь рѣчь? Онъ именуется раз­
лично: Утѣшителемъ, Духомъ истины, Духомъ Святымъ, П о­
сланникомъ Отца во имя Христа.

Уже этимъ достаточно изобличаются тѣ „плотскіе" христіа­
не, которые не знаютъ и не признаютъ никакой внутренней 
духовной Силы, кромѣ простой, естественной, чѣмъ доста­
точно свидѣтельствуютъ о себѣ, что они отъ міра, который 
не можетъ пріятъ Духа , потому что не видитъ Его и не 
знаетъ Его (Іоан. ХІУ, 17).

Гдѣ обрѣтается этотъ Духъ? „ Онъ съ вами пребываетъ и 
въ васъ будетъа (ІЬі<3).

Дѵхъ Божій живетъ въ людяхъ .

Это пребываніе Духа въ христіанахъ съ одной стороны 
является фактомъ, который нужно хорошо знать—и въ него

*) «Желалъ бы я, Ваше Боголюбіе»,—обращается къ своему собесѣднику 
преп. Серафимъ,—«чтобы и вы сами стяжали этотъ ирисно-неоскудѣвающій 
источникъ благодати Божіей и всегда разсуждали себя, въ Духѣ ли Божі­
емъ вы обрѣтаетесь, или нѣтъ,— и если—въ Духѣ Божіемъ, то,—благосло­
венъ Богъ!—не о чемъ и горевать... Если же—нѣтъ, то надобно разобрать, 
отчего и по какой причинѣ Господь Богъ Духъ Святый изволилъ оставить 
насъ, и снова искать и доискиваться Его и не отставать до тѣхъ поръ, 
пока искомый Господь Богъ Духъ Святый не сыщется и снова будетъ съ 
нами Своею благодатію».



—  1 1 0 -

вѣрить, съ другой положительно утверждается въ Св. Пи­
саніи, какъ только можетъ утверждаться что-либо другое.

„Вы не по плоти живете", говоритъ Ап. Павелъ въ посла 
ніи къ Римл., VIII, 9,—„а по духу, если только Духъ Божій 
живетъ въ васъ*. И въ другомъ мѣстѣ (1 Кор. VI, 19): ъНе 
знаете-ли, что тѣла ваши суть храмъ живущаго въ васъ 
Святаго Духа9 и (1 Кор. III, 16) что Духъ Божій живетъ 
въ васъ?*

Везъ этого Апостолъ не признаетъ никого христіаниномъ. 
„Если-же,—говоритъ онъ,— кто Духа Христова не имѣетъ, 
тотъ и не Его*. Эти слова непосредственно слѣдуютъ за 
выше приведенными словами изъ посланія къ Римлянамъ: 
ъНо вы не по плоти живете, а по духу, если только Духъ 
Божій живетъ въ васъ*.

Духъу живущій внутри,—главный признакъ христіанина.
Это мѣсто показываетъ, что Апостолъ считаетъ присутствіе 

Духа Божія въ человѣкѣ главнымъ признакомъ христіанина. 
Онъ доказываетъ это и положительно, и отрицательно. Въ 
самомъ дѣлѣ, въ стихахъ, предшествующихъ вышеприведен­
ному, онъ свидѣтельствуетъ, что плотскія помышленія суть 
вражда противъ Бога, и что живущіе по плоти Богу угодить 
не могутъ (Рим. VIII, 7—8). Заканчивая эту мысль, онъ за­
мѣчаетъ относительно Римлянъ, что они не по плоти жи­
вутъ, если только Духъ Божій живетъ въ нихъ (ст. 9). Опять 
въ томъ-же 9-мъ стихѣ онъ заключаетъ отрицательно: Если 
же кто Духа Христова не имѣетъ, тотъ и не Его, т. е. 
тотъ—не христіанинъ.

Итакъ, тотъ, кто считаетъ себя незнающимъ и чуждымъ 
внутренняго пребыванія Духа въ его сердцѣ, этимъ признает­
ся, что у него еще плотскія помышленія, которыя суть 
вражда противъ Бога, что онъ еще живетъ по плоти и не 
можетъ „угодить Богу". Коротко говоря, какъ бы онъ ни 
зналъ инымъ образомъ Христа, какъ бы ни повѣрилъ въ 
Него, или какъ бы ни былъ хорошо знакомъ съ буквою Св. 
Писанія, онъ еще не достигъ настоящей ступени христіан­
скаго житія, не пріобщился должнымъ образомъ къ христі­
анской вѣрѣ. Ибо удалите только Духа—и христіанство уже 
не будетъ болѣе христіанствомъ, какъ мертвый трупъ чело­
вѣческій—уже не человѣкъ, когда изъ него вышла душа:



—  111  —

живые не могутъ уже болѣе жить съ нимъ, но хоронятъ 
отъ своихъ взоровъ, какъ какую-нибудь вредную или без­
полезную вещь, какъ бы ни былъ онъ пріятенъ, когда дѣй­
ствовалъ, будучи движимъ душою. Наконецъ, что только 
истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, 
что достославно, что добродѣтельно, что похвально (Филип. 
IV, 8) въ христіанской вѣрѣ, все это приписано Духу, безъ 
Котораго она не могла бы существовать, какъ внѣшній міръ 
безъ солнца. Ему всѣ истинные христіане, во всѣ вѣка, 
приписывали и свою крѣпость, и свою жизнь. Этимъ Ду­
хомъ, утверждаютъ они, они были обращены къ Богу, были 
искуплены отъ міра, подкрѣплены въ своей слабости, утѣ­
шены въ своихъ печаляхъ, укрѣплены въ искушеніяхъ, 
ободрены въ страданіяхъ—и торжествовали среди всѣхъ 
преслѣдованій.
Во всѣ вѣка великія и замѣчательныя дѣйствія совершались

Духомъ.
Дѣйствительно, писанія всѣхъ истинныхъ христіанъ полны 

повѣствованій о великихъ и замѣчательныхъ вещахъ, сдѣ­
ланныхъ,—по общему ихъ утвержденію,—силою, властью и 
дѣйствіемъ Духа Божія, пребывавшаго въ ихъ сердцахъ. 
Духъ животворитъ, свидѣтельствуетъ евангелистъ Іоаннъ 
(VI, 63). Духомъ говорилъ Стефанъ такъ, что евреи не могли 
противостоять ему (Дѣян. VI, 10). Духъ давалъ провѣща- 
вать ученикамъ въ день Пятидесятницы (Дѣян. II, 4). Тѣ, 
которые живутъ по Духу, избавлены отъ всякаго осужденія 
(Рим. VIII, 1, 5). Духомъ Божіимъ, живугцимъ въ насъ, мы 
освобождаемся отъ плотскихъ помышленій (ст. 7, 9). Духъ 
Христовъ, живущій въ насъ, оживляетъ наши смертныя тѣла 
(ст. 11). Этимъ Духомъ умерщвляются дѣла плотскія, и да­
ется жизнь (ст. 13). Этимъ Духомъ мы усыновлены и взы­
ваемъ: Авва, Отчеі (ст. 15). Сей самый Духъ свидѣтель­
ствуетъ духу нашему, что мы дѣти Божіи (ст. 16). Этотъ 
Духъ подкрѣпляетъ насъ въ немощахъ нашихъ... и ходатай­
ствуетъ за насъ воздыханіями неизреченнымн (ст. 26). Этимъ 
Духомъ открыто намъ то славное, что приготовилъ Богъ лю­
бящимъ Его, чего не видѣлъ глазъ, не слышало ухо и не при­
ходило на сердце человѣку... при всѣхъ его умствованіяхъ 
(1 Кор. 11, 9, 10). Тѣмъ же Духомъ даются и мудрость, и



—  112  —

знаніе, и вѣра, ^ исцѣленій, и чудотворенія, // языки,
и пророчества (1 Кор. XII, 8, 9, 10). Этимъ же Духомъ всѣ 
мы крестились въ одно тѣло (ст. 13). Оцнимъ словомъ, что , 
касающееся спасенія души и жизни христіанина, совершает­
ся, какъ должно, или дѣйствительно получается безъ Него?

Духъ Святый—нашъ вожатый.
Обѣщая послать Духа Святаго въ міръ, Господь Іисусъ 

сказалъ ученикамъ: Онъ наставитъ васъ на всякую истину, 
научитъ васъ всему и напомнитъ вамъ все (Іоан. ХУІ, 13 и 
ХІУ, 26).

Разъ Господь назначилъ намъ такого чуднаго Наставника, 
то почему намъ нужно брать вожатымъ въ духовныхъ дѣ­
лахъ нашъ собственный, плотскій и испорченный разумъ, 
какъ того многіе непремѣнно хотятъ? Не слѣдуетъ ли пожа­
лѣть о всѣхъ такихъ, какъ Господь во время оно сѣтовалъ 
чрезъ Пророковъ на Израиля (Іерем. II, 13): Два зла сдѣ­
лалъ народъ Мой\ Меня, источникъ воды живой, оставили, 
и высѣкли себѣ водоемы разбитые, которые не могутъ дер­
жатъ воды. Въ самомъ дѣлѣ развѣ многіе не оставили, раз­
вѣ многіе не отвергаютъ этого внутренняго и непосредствен­
наго руководителя, этого Духа, наставляющаго на всякую 
истину,—и не проложили для себя другихъ путей, конечно, 
неправильныхъ, которые не вывели ихъ ни изъ-подъ власти 
плоти и міра, ни изъ-подъ владычества ихъ собственныхъ 
страсгей и грѣховныхъ склонностей: вотъ почему истина, 
которая правильно познается только чрезъ Духа Божія, до 
такой степени чуждою является на землѣ! *).

*)  «Произошло это непониманіе (мѣстъ Св. Писанія, гдѣ говорится о 
непосредственномъ водительствѣ Духа Божія) оттого, что мы удалились 
отъ простора первоначальнаго христіанскаго вѣдѣнія и, подъ предлогомъ 
просвѣщенія, зашли въ такую тьму невѣдѣнія, что намъ уже кажется не- 
удобопостижимымъ то, о чемъ древніе до того ясно разумѣли, что имъ и 
въ обыкновенныхъ разговорахъ понятіе о явленіи Бога между людьми не 
казалось страннымъ. Такъ Іовъ, когда друзья его укоряли въ томъ, что 
онъ хулитъ Бога, отвѣчалъ имъ: «какъ это можетъ быть, когда я чувствую 
дыханіе Вседержителево въ ноздрѣхъ моихъ?» т. е. какъ, де, я могу ху­
лить Бога, когда Духъ Святый со мной пребываетъ. Если бы я хулилъ 
Бога, то Духъ Святый отступилъ бы отъ меня, а вотъ я и дыханіе Его 
ощущаю въ ноздрѣхъ моихъ». (Ііреп. Серафимъ).



113 —

Возраженіе—и разъясненіе его.
Самое обычное возраженіе противъ непосредственныхъ 

откровеній Духа Божія сводится къ указанію на недостовѣр­
ность ихъ.

Возраженіе это, однако, не попадаетъ въ цѣль. Одно дѣло 
утверждать, что истинное и несомнѣнное откровеніе Духа 
Божія вѣрно и непремѣнно, и другое дѣло утверждать, что 
тотъ или этотъ народъ, то или это отдѣльное лицо непре­
мѣнно водится этимъ откровеніемъ во всемъ, что онъ гово­
ритъ и пишетъ,—утверждать потому, что самъ онъ утвер­
ждаетъ, что онъ такъ именно руководимъ внутреннимъ и 
непосредственнымъ откровеніемъ Духа. Мы утверждаемъ 
только первое; послѣднее же можетъ, конечно, быть под­
вержено сомнѣнію. Но вѣдь вопросъ не въ томъ, кто такъ 
водимъ или не водимъ,—«-а въ томъ, всѣ ли не должны быть 
или не могутъ быть такъ водимы?

Доказательство достовѣрности водительства Духа.
Раньте было показано, что Христосъ обѣщалъ Духа Сво­

его, чтобы Онъ водилъ чадъ Его, и что каждый вѣрующій 
долженъ былъ и могъ быть водимъ Имъ. Теперь, если кто- 
либо отступаетъ отъ этого вѣрнаго Вожатаго въ дѣлахъ, а 
между тѣмъ на словахъ выражаетъ притязаніе на то, что 
онъ водимъ имъ въ дѣлахъ дурныхъ, то отсюда не слѣдуетъ, 
что истинное водительство Духа недостовѣрно, или что Ему 
не должно слѣдовать; такъ же, какъ не слѣдуетъ, что солнце 
не испускаетъ никакого свѣта, изъ того, что слѣпой чело­
вѣкъ или добровольно закрывающій свои глаза падаютъ въ 
ровъ среди бѣла дня отъ недостатка свѣта; или, что не было 
сказано ни одного слова, потому что глухой ихъ не слыхалъ; 
или, что садъ, полный душистыхъ цвѣтовъ, не благоухаетъ, по­
тому что потерявшій обоняніе не чувствуетъ его благоуханія. 
Ясно, что тутъ погрѣшность въ органѣ, ане въ самомъ предметѣ.

Всѣ эти погрѣшности поэтому нужно приписать слабости 
и порочности людей, а не Духа Святаго. Тѣ, кто очень силь­
но возстаетъ противъ этого непогрѣшимаго и вѣрнаго сви­
дѣтельства Духа, обыкновенно приводятъ въ примѣръ древ­
нихъ гностиковъ и современныхъ сектантовъ-мистиковъ. Эта 
ссылка нисколько не ослабляетъ силы и вѣрности высказан­
наго утвержденія. Противъ нападокъ съ этой стороны мы

8ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 114 —

выставляемъ слѣдующее положеніе, какъ бы восполняющее 
или поясняющее предыдущее: Божественныя, внутреннія 
откровенія, которыя мы признаемъ необходимыми для осно­
ванія истинной вѣры, не противорѣчатъ и не могутъ про- 
тиворѣчить, какъ свидѣтельству Писанія, та/сз и ученію 
святоотеческому.

Если же кго-нибудь, опираясь на приведенные только что 
примѣры, построитъ такое умозаключеніе: такъ какъ нѣко­
торые злые и безбожные люди совершали злыя дѣянія и не­
честиво утверждали, что были водимы въ этихъ дѣлахъ 
Духомъ Божіимъ, шо, поэтому, никто не долженъ опирать­
ся на Духа Божія и искать Его водительства,—если, повто­
ряемъ, кто сдѣлаетъ такое заключеніе, тотъ будетъ утвер­
ждать очевидную нелѣпость. Признаніе такого вывода сдѣ­
лало бы ненадежной всякую вѣру въ Бога и сомнительной 
надежду на спасеніе: христіанство отдано было бы въ жер­
тву скептицизму. Нелѣпость вывода можетъ быть показана 
изъ слѣдующихъ умозаключеній, построенныхъ на такомъ 
же основаніи:

Такъ какъ Ева была обманута ложью змія,
То она не должна была вѣрить обѣщанію Бога.
Такъ какъ древній міръ былъ обольщенъ злыми духами.
То ни Ной, ни Авраамъ, ни Моисей не должны были по­

лагаться на Духа Господня.
Такъ какъ духъ лжи говорилъ чрезъ 400 пророковъ, которые 

убѣдили Ахава выстроить и сражаться у Рамы Гиле-адской,
То и свидѣтельству истиннаго Духа въ Михеѣ было не­

надежно и опасно слѣдовать.
Такъ какъ обольщающіе духи вкрались въ древнюю церковь,
То, поэтому, нехорошо и ненадежно слѣдовать помазанію, 

которое „научаетъ всему“, которое истинно и неложно.
Кто рѣшится утверждать неизбѣжность подобныхъ выво­

довъ? *).
*) Еще разъ приведемъ слова преп. Серафима изъ той же знаменатель­

ной бесѣды его съ Н. А, Мотовиловымъ: <Бога и благодать Духа Его Свя­
таго люди не во снѣ видѣли и не въ мечтаніи, и не въ изступленіи во­
ображенія разстроеннаго, а истинно, въявѣ. Очень ужъ мы стали невни­
мательны къ дѣлу нашего спасенія... Не ищемъ благодати Божіей, не 
допускаемъ ей по гордости ума нашего вселяться въ души наши, и пото­
му не имѣемъ истиннаго просвѣщенія отъ Господа, посылаемаго въ сердца 
людей, всѣмъ сердцемъ алчущихъ и жаждущихъ правды Божіей*.



—  115 —

З А К Л Ю Ч Е Н І Е .
Итакъ изъ всего сказаннаго относительно обѣтованія I. 

Христа о Духѣ Святомъ слѣдуетъ, что христіане всегда 
должны быть водимы внутренно и непосредственно Духомъ 
Божіимъ, пребывающимъ въ нихъ. Эту истину во всѣ вѣка 
исповѣдывала и проповѣдывала Церковь. Повторимъ ска­
занное въ нѣсколькихъ краткихъ положеніяхъ.

Обѣтованія Господа Христа Своимъ чадамъ были Ей и 
Аминь: они неизмѣнны и необходимо должны исполниться.

А такъ какъ Господь Іисусъ обѣщалъ, что Утѣшитель, 
Духъ Святый, Духъ истины пребудетъ съ Его дѣтьми вѣчно, 
останется съ ними, будетъ въ нихъ, направитъ ихъ на вся­
кую истину, научитъ ихъ всему и напомнитъ имъ все,

То Утѣшитель, Духъ Святый, Духъ истины и пребы­
ваетъ съ чадами Божіими, и направляетъ и научаетъ ихъ 
всему, обитая въ нихъ.

Опять: Кто Духа Христова не имѣетъ, тотъ и не Его, 
т. е. не сынъ, не другъ, и не ученикъ Христовъ.

А такъ какъ каждый истинный христіанинъ есть сынъ, 
другъ и ученикъ Христа,

То каждый истинный христіанинъ имѣетъ Духа Христова.
Еще: Кто является храмомъ Духа Святаго, въ томъ жи­

ветъ и пребываетъ Духъ Божій.
А такъ какъ каждый истинный христіанинъ есть храмъ 

Духа Святаго,
То въ каждомъ истинномъ христіанинѣ живетъ и пребы­

ваетъ Духъ Божій.
Наконецъ: Въ томъ, въ комъ живетъ Духъ Божій, Онъ 

не безгласенъ, не бездѣйственъ и не безполезенъ, но дви­
жетъ, дѣйствуетъ, направляетъ, наставляетъ и учитъ всему, 
что только нужно ему знать: дѣйствительно напоминаетъ 
ему все.

А такъ какъ Духъ Божій живетъ въ каждомъ истинномъ 
христіанинѣ,

То, поэтому, Духъ Божій водитъ, наставляетъ и учитъ 
каждаго истиннаго христіанина всему, что нужно ему знать.

А  А  ^  А  Т  <

8*



5<о6оза6ѣтное ученіе о Церкви*).
Церковью ап. Павелъ именуетъ „новую тварь44, новое че­

ловѣчество, живущее по любви Христовой и это человѣче­
ство онъ ставитъ въ тѣсное отношеніе съ Самимъ Христомъ. 
Церковь Апостолъ называетъ „тѣломъи, а уже самое это 
названіе напоминаетъ о главѣ. Глава Церкви — Христосъ 
(Еф. 1, 22; 4, 15, 5, 23. Кол. 1, 18). Въ посланіи къ ефеся- 
намъ Апостолъ ведетъ торжественную рѣчь, въ которой изо­
бражаетъ величіе Христа. Богъ воскресилъ Его изъ мерт­
выхъ и посадилъ одесную Себя на небесахъ, превыше вся­
каго начальства и власти, и силы и господства, и всякаго 
имени, именуемаго не только въ семъ вѣкѣ, но и въ буду­
щемъ, и все покорилъ подъ ноги Его и поставилъ Его выше 
всего, главою Церкви, которая есть тѣло Его (Еф. 1, 19— 
23). Такого Главу далъ Богъ Церкви! „О, и Церковь куда 
Онъ возвелъ! Какъ бы нѣкоторою машиною поднявши ее, 
Онъ возвелъ ее на высоту великую, и посадилъ ее на томъ 
же престолѣ, потомучто гдѣ глава, тамъ и тѣло“ (св. Іоаннъ 
Златоустъ. На посл. къ Еф. бес. 3, 2. Творенія, т. 11, стр. 
26). „Что значитъ выше всѣхъ? — спрашиваетъ св. Іоаннъ 
Златоустъ. Или—что Христосъ выше всего видимаго и со­
зерцаемаго умомъ, или—что высшее изъ всѣхъ благодѣяній, 
оказанныхъ имъ, то, что Сына Своего содѣлалъ главоюи. 
„Возвысилъ Богъ человѣчество въ лицѣ Спасителя; но выше 
всего то, что Онъ далъ Его во главу Церкви. Все Ему по­
корено, но главою Онъ есть только Церкви. Минуя всѣ дру­
гія твари, Богъ содѣлалъ Его главою только Церкви, ввелъ 
въ живой союзъ только съ Церковью44 (Еп. Ѳеофанъ). Тол­
кованіе посл. къ Ефес., стр. 122).

Итакъ, новое бытіе, составляющее какъ-бы одинъ орга­
низмъ возглавляется Христомъ. Здѣсь у ап. Павла ученіе о

*) Окончаніе. См. „Гол. Церкви" м. мартъ—стр. 79—103.



—  117  —

Церкви соприкасается съ ученіемъ о Лицѣ Господа Іисуса 
Христа, экклезіологія ставится въ связь съ сотеріологіѳй. 
Христосъ есть новый Адамъ спасеннаго человѣчества (1 Кор. 
15, 22. 45. Срвн. Рим. 5, 14. 17—19. 21), составляющаго Цер­
ковь, — Спаситель тѣла (Еф. 5, 23). Новочеловѣчество или 
Церковь стоитъ въ особенно тѣсной связи со своимъ Гла­
вой, что Апостолъ какъ-бы повторяетъ два раза подърядъ. 
Онъ сказалъ, что Христосъ—глава Церкви, но и еще при­
бавляетъ, что Церковь — тѣло Христово. Въ разной формѣ 
выражается одна и та же мысль о тѣсной и близкой связи 
Христа и Церкви. Эта близость Церкви ко Христу и изо­
бражается Апостоломъ въ томъ же посланіи къ ефѳсянамъ. 
Отношеніе Церкви ко Христу Апостолъ не только уподо­
бляетъ отношенію тѣла къ головѣ, но и добавляетъ къ сло­
вамъ: „которая есть тѣло Егоа—полнота (тСАУ]рсоНапол­
няющаго все во всемъ (Еф. 1, 23). Слова эти, по общему 
признанію экзегетовъ, весьма затруднительны для истолко­
ванія (См. проф. Д . И . Богдашевскій. Посланіе св. ап. Павла 
къ Ефесянамъ, стр. 330). Ясно, что этими словами Апостолъ 
желаетъ какъ бы усилить свою рѣчь о близости Христа и Цер­
кви. „Чтобы ты, услышавъ слово „главу14, не принялъ его 
въ значеніи только власти, но въ смыслѣ собственномъ, не 
счелъ Его только начальникомъ, но видѣлъ въ немъ какъ- 
бы тѣлесную (дѣйствительную) главу, (апостолъ) прибавля­
етъ: исполненіе исполняющаго всяческая во всѣхъ. Онъ счи­
таетъ какъ-бы недостаточнымъ (названіе главы для того), 
чтобы показать родство и близость Церкви ко Христу (св. 
Іоаннъ Златоустъ. На посл. къ Ефес. бес. 3, 2. Творенія, 
т. 11, стр. 26. Повторяетъ это и Икуменій. Мі&пе, РО., і, 
118, соі. 1185 с.). Для надлежащаго пониманія приведен­
ныхъ словъ Апостола прежде всего необходимо опредѣлить 
значеніе иХ^ро))!#. Только что предъ этими словами Апо­
столъ говорилъ о Церкви, а потому и  подъ Т О  71І7]р(О}Х0С 
(полнота) естественно разумѣть Церковь. Но въ какомъ 
смыслѣ понимать самое слово Т О  7 іХ 7 )р (0 } х а ?  Имѣетъ-ли оно 
здѣсь активное значеніе, или значеніе пассивное? Если слово 
Т О  7 іХ т ]р а ) |Л а  понять въ* смыслѣ активномъ, то получается 
мысль, что Церковь дополняетъ Христа, Церковь—воспол­
неніе Христа, наполняющаго все во всемъ. Эту именно 
мысль въ словахъ Апостола и находитъ св. Іоаннъ Злато-



-  118 —

устъ. „Церковь, говоритъ, есть исполненіе Христа, точно 
такъ же, какъ голову дополняетъ тѣло и тѣло дополняется 
головою. Видишь, какъ Апостолъ представляетъ, что для 
Христа, какъ главы, нужны всѣ вообще члены, потому что 
если -бы многіе изъ насъ не были — одинъ рукой, другой— 
ногой, третій инымъ какимъ-либо членомъ, то тѣло Его 
было-бы не полно. Итакъ тѣло Его составляется изъ всѣхъ 
членовъ. И значитъ: тогда только исполнится глава, тогда 
устроится современное тѣло, когда всѣ мы б)щемъ соеди­
нены и скрѣплены самымъ прочнымъ образомъ ". (На посл. 
къ Ефес. бес. 3, 2. Творенія, т. 11, стр. 26—27). Толкованіе 
Златоуста повторяетъ Икуменій (Мі^пе, РСг., 1. 118, соі. 
1185 с) и блаж. Ѳеофилактъ, при чемъ блаж. Ѳеофилактъ 
поясняетъ мысль Златоуста слѣдующимъ образомъ: „Хри­
стосъ восполняется и какъ бы завершается всѣми членами 
въ лицѣ всѣхъ вѣрующихъ: восполняется какъ-бы рукою 
въ лицѣ милостиваго человѣка и инымъ способомъ помо­
гающаго слабымъ, — какъ бы восполняется ногою въ лицѣ 
человѣка, принимающаго путешествіе ради проповѣди и 
призрѣвающаго своихъ братьевъ и инымъ членомъ воспол­
няется въ другомъ вѣрующемъ44. (Толкованіе на посл. къ 
Ефес. Казань. 1881, стр. 93—94). У блаж. Іеронима та же 
мысль получаетъ болѣе грубое выражевіѳ—разумѣется ко­
личественное увеличеніе тѣла Христова—Церкви: „Онъ не 
сказалъ: „Который исполняетъ все во всѣхъ", а сказалъ. 
Который исполняется всѣмъ во всѣхъ. Вѣдь иное значитъ 
исполнять, а иное—исполняться, потомучто въ одномъ слу­
чаѣ оно обозначаетъ дѣйствующаго, а во второмъ—подверга­
ющагося дѣйствію. Дѣйствительно, какъ дополняется пол­
ководецъ, когда ежедневно умножаются его войска, появля­
ются новыя области, и возрастаетъ количество народонасе­
ленія, такъ и Господь нашъ Іисусъ Христосъ Самъ испол­
няется во всѣхъ, въ томъ отношеніи, что все вѣруетъ въ 
Него, и ежедневно приходятъ къ вѣрѣ въ Него; однако 
такъ, что Онъ исполняется всѣмъ во всѣхъ, т. е. что вѣру­
ющіе въ Него исполнены всѣхъ добродѣтелей и, по слову 
Евангелія, даютъ Ему (Іасіипі еит) усовершиться въ возра­
стѣ, премудрости и благодати не только у Бога, но и у лю­
дей44 (Творенія, ч. 17, стр. 250). Мысль о восполненіи Хри­
ста Церковью ясно и раздѣльно выражаетъ и преосв. Ѳео-



—  119 —

Фанъ: „Церковь—исполненіе Христа, можетъ быть, подобно 
тому, какъ древо есть исполненіе сѣмени. Что въ сѣмени 
совмѣщено сокращенно, то въ полномъ развитіи является 
въ деревѣ... Самъ въ Себѣ Онъ полонъ и всесовершѳнъ; но 
еще не во всей полнотѣ привлекъ къ себѣ человѣчество. 
Оно постепенно все болѣе и болѣе общится съ Нимъ, и 
чрезъ то какъ бы Его наполняетъ,—дѣлу Его давая прихо­
дить чрезъ сіе въ полноту исполненія14. (На посл. къ Ефес., 
стр. 126. 127. Сран. И. Мансвѳтова, Новозавѣтное ученіе о 
Церкви, стр. 245).

Но въ опредѣленіи значенія ТсХѴ]ра)|Ла филологи расходятся: 
одни (Гарлессъ, Ольтрамаръ, отчасти Ширлицъ) допуска­
ютъ его активное значеніе, другіе понимаютъ ТгХт]р(0|Ха 
исключительно въ пассивномъ смыслѣ (см. Сгетег. ВіЫізсЬ— 
1Ъео1о§. АѴогіегЬисЬ, 8. 878. Богдашевскій, цит. соч., стр. 333). 
При пассивномъ значеніи 7гХт)ра)|іД смыслъ Ефес. 1 , 23 бу­
детъ тотъ, что Церковь исполнена Христомъ. „Церковью 
называетъ Апостолъ собраніе вѣрующихъ: ее нарекъ тѣломъ 
Христовымъ и исполненіемъ Отчимъ; потомучто Отецъ ис­
полнилъ ее всякихъ дарованій и въ ней, по пророческому 
слову, живетъ и ходитъ* (Творенія, ч. 7, стр. 422). „Все на­
полняется Имъ, и Онъ во всемъ* (св. Ефремъ Сиринъ. Тво­
ренія, ч. 7, стр. 182). „Всѣ вѣрующіе составляютъ Церковь, 
и бывъ исполнены Богомъ, ее дѣлаютъ исполненною Имъа 
(еп. Ѳеофанъ, стр. 124). Такое толкованіе, по мнѣнію проф. 
Богдашевскаго, и является наиболѣе простымъ и естествен­
нымъ. Церковь есть полнота (ТО 7Г87гХт)р(ОЦ6ѴОѴ), или, по 
производному отсюда значенію,—совершенство, безусловное 
совершенство. Въ наименованіи Церкви полнотой (7іХт]р(0|ха) 
нужно видѣть указаніе на ея существо: она исполнена или 
совершенна; она есть полнота силъ Христовыхъ (Цит. соч., 
стр. 336). Хотя и безъ спеціальнаго разбора текста, такое 
же пониманіе предлагаетъ и И. Мансветовъ: „Апостолъ хо­
четъ какъ-бы усилить свою мысль о внутреннемъ тѣснѣй­
шемъ общеніи Христа съ Церковію, представляя оное подъ 
образомъ наполненія (7іХ^р(0|Ла) послѣдней первымъ" (Но­
возавѣтное ученіе о Церкви, стр. 90—91). Нужно еще замѣ­
тить, что мысль объ исполненіи Церкви Христомъ весьма 
близко соприкасается съ раннѣйшей мыслью объ исполне­
ніи Церкви св. Духомъ, какъ это особенно ясно выражено



120  —

въ словахъ ап. Іоанна: „что мы пребываемъ въ Немъ и
Онъ въ насъ, узнаемъ изъ того, что Онъ далъ намъ отъ 
Духа Своегоа (1 Іоан. 4, 13. Срвн. 3, 24).

Но если мы и примемъ второе пониманіе Ефес. 1 , 23, то 
все же можно присоединить и мысль Златоуста, которая 
ничего противорѣчащаго ученію св. Павла въ себѣ не за­
ключаетъ. Превосходно и вполнѣ справедливо разсуждаетъ 
по этому поводу проф. Д. И. Богдашевскій. „Толкованіе (Зла­
тоуста) весьма глубокое по мысли, и его нельзя совершенно 
игнорировать, какъ явно несостоятельное. Оно со всей силой 
указываетъ на тѣснѣйшую связь Христа съ Церковью, ибо 
глава не отдѣлима отъ тѣла, а неразрывно соединена съ 
нимъ, и жизнь тѣла не безразлична для главы. Восполненіе, 
само собою разумѣется, касается не существа Христа, Кото­
рый полонъ и всесовершенъ, а дѣла Христова, которое 
черезъ Церковь вполнѣ осуществляется; какъ глава мыслима 
только при существованіи тѣла, такъ и Спаситель, Искупи­
тель—при спасаемыхъ и искупляемыхъ* (Цит. соч., стр. 333).

Отношеніе Христа къ Церкви ап. Павелъ изображаетъ 
также подъ видомъ отношеній мужа къ женѣ. Этотъ образъ 
былъ уже знакомъ и даже какъ бы родной ап. Павлу. Отно­
шенія между Богомъ и еврейскимъ народомъ въ книгахъ 
ветхаго завѣта очень часто изображались какъ отношенія 
мужа и жены, и завѣтъ Бога съ народомъ Его былъ какъ 
бы брачнымъ союзомъ (Второз. 32, 19. Іерем. 2, 2; 3, 20. 
Іезек. 16, 32. Ос. 2, 2. Малах. 2, 14. Срвн. Исх. 20, 5; 34, 
14. Наум. 2. 4 Цар. 10, 16; 19, 31. Псал. 77, 58; 78, 5. Пса. 
9, 7 и др.). Усвоенъ этотъ образъ и въ Новомъ Завѣтѣ (2 
Кор. 11, 2), особенно въ Апокалипсисѣ (19, 7. 8; 21, 2 и 
др.). Наиболѣе подробно раскрываетъ этотъ образъ ап. Па­
велъ, когда говоритъ о бракѣ. Брачный союзъ по Апостолу 
является настолько святъ, насколько онъ есть отобразъ со­
юза Христа съ Церковью. Поэтому каждый совѣтъ, касаю­
щійся брака, Апостолъ подтверждаетъ ссылкой на Христа и 
Церковь. Мужъ есть глава жены, какъ и Христосъ—глава 
Церкви, и Онъ же Спаситель тѣла, но какъ Церковь пови­
нуется Христу, такъ и жены своимъ мужьямъ во всемъ. 
Мужья, любите своихъ женъ, какъ и Христосъ возлюбилъ 
Церковь и предалъ Себя за нее, чтобы освятить ее, очистивъ 
банею водною, посредствомъ слова, чтобы представить ее



—  121  —

Себѣ славною Церковью, не имѣющую пятна, или порока, 
или чего-либо подобнаго, но дабы она была свята и непо­
рочна. Никто никогда не имѣлъ ненависти къ своей плоти, 
но питаетъ и грѣетъ ее, какъ и Господь Церковь, потому 
что мы—члены Тѣла Его, отъ Плоти Его и отъ Костей Его. 
Тайна сія велика; я говорю по отношенію ко Христу и къ 
Церкви (Ефес. 5, 23—27. 28—30. 32). Здѣсь Христосъ пред­
ставляется обновителемъ жизни человѣчества; Онъ освятилъ 
и очистилъ Церковь, Себя предалъ за нее, чтобы она была 
чиста и непорочна. Святые отцы при толкованіи приведен­
ныхъ словъ ап. Павла удѣляютъ даже больше вниманія 
отношеніямъ Христа къ Церкви, чѣмъ мужа къ женѣ. Здѣсь 
же ап. Павелъ цитируетъ Быт. 2, 24: оставитъ человѣкъ 
отца и матерь и прилѣпится къ женѣ своей, и будутъ два 
въ плоть едину. Эти слова многіе толкователи понимаютъ 
аллегорически въ приложеніи къ союзу между Христомъ и 
Церковью. Особенно это толкованіе было распространено 
тамъ, гдѣ господствовалъ аллегорическій методъ толкованія, 
т. е. преимущественно въ Александріи. По свидѣтельству 
Анастасія Синаита, весьма многіе древнѣйшіе экзегеты всю 
исторію шестодневнаго творенія міра истолковывали въ при­
ложеніи ко Христу и Церкви *). Но толкованіе это нужно 
вообще признать весьма распространеннымъ въ литературѣ 
святоотеческой. „Азъ глаголю, говоритъ, во Христа, такъ 
какъ и Онъ, оставивши Отца, сошелъ и пришелъ къ невѣстѣ 
и сдѣлался единъ духъ съ ней44 (Св. Іоаннъ Златоустъ, На 
посл. къ Ефес. 20, 4. Творенія, т. 11, стр. 172. Срвн. Ику- 
менія, Мі^пе, Р. 8., і. 118, соч. 1245 А). Подъ человѣкомъ, 
такимъ образомъ, разумѣется Богочеловѣкъ, а подъ „оста­
вленіемъ отца и матери14—воплощеніе Сына Божія на землѣ. 
„Самъ Христосъ, оставивъ вышняго Отца, сочетался съ Цер­
ковію. Но оставилъ только видимо, по понятію вочеловѣче- 
ніям (Блаж. Ѳеодоритъ. Творенія, ч. 7, стр. 447). „Какъ 
Церковь оставила идоловъ и преданность прежней жизни: 
такъ и Христосъ Самъ оставилъ Отца на небесахъ и мать 
на землѣ, и умеръ за Церковь, которую возлюбилъ, оживо­
творить Своею смертью и, превознесенную, ввести ее въ

*) См. 6 фрагментъ Папія въ Біе арозіоІізсЬеп Ѵаіег, ЬегаиІ&е^еЪеп ѵоп 
Р. X* Рипк. 2-іе АиГЪ. ТйЬіп^еп 1906, 8. 130.



—  122  —

Свое Царство" (Св. Ефремъ Сиринъ. Творенія, ч. 7, стр. 196). 
Такое аллегорическое толкованіе Быт. 2, 24 ясно высказы­
ваетъ блаж. Іеронимъ, который разсматриваетъ это мѣсто, 
какъ пророчество Адама. „Не вся,—какъ многіе полагаютъ,— 
исторія Адама и Евы, написанная въ книгѣ бытія, легко 
можетъ быть относима къ Христу и Церкви, но только то, 
что поставлено въ настоящемъ мѣстѣ... Дѣйствительно, пер­
вый человѣкъ и первый прорицатель Адамъ предсказалъ 
это о Христѣ и Церкви,—именно, что Господь и Спаситель 
нашъ оставитъ Отца Своего, Бога, и матерь Свою, небесный 
Іерусалимъ, и придетъ на землю ради Своего тѣла, Цер­
кви,— Онъ создалъ ее отъ ребра Своего и ради нее Слово 
было плотію" (Творенія, кн. 17, стр. 360). Конечно, толко­
ваніе это есть лишь болѣе или менѣе послѣдовательно раз­
витая аллегорія, не имѣющая достаточныхъ основаній въ 
текстѣ.

Нѣкоторые новые экзегеты хотятъ видѣть 7 ап. Павла уче­
ніе лишь объ ожидаемомъ единеніи Христа и Церкви при 
парусіи. Но кромѣ очевидной ненатуральности этого толко­
ванія, противъ него говоритъ все ученіе ап. Павла о Цер­
кви, такъ какъ единеніе Христа и Церкви Аиостолъ раз­
сматриваетъ, какъ дѣйствительное, а не какъ ожидаемое 
только. Да и въ данномъ мѣстѣ посланія къ Ефесянамъ 
ссылка на будущее единеніе Христа съ Церковью не имѣла 
бы никакой убѣдительности для мужей и женъ въ ихъ вза­
имныхъ отношеніяхъ.

Такимъ образомъ, подъ тайной, о которой говорится въ 
Ефес. 5, 32, естественнѣе разумѣть бракъ мужа и жены, о 
чемъ была и вся предыдущая рѣчь Апостола (Срвн. проф. 
Д. И. Богдашевскій, цит. соч., стр. 642), тѣмъ не менѣе тайна 
брака, по мысли Апостола, опирается на тайну единенія 
между Христомъ и Церковью. Къ тому, что апостолъ гово­
рилъ раньше объ отношеніи Христа къ Церкви, характери­
зуя его какъ отношеніе главы къ тѣлу, здѣсь Апостолъ до­
бавляетъ изображеніе постоянной заботливости Христа о 
Церкви, такъ что заботливость эта можетъ служить примѣ­
ромъ для мужа въ его отношеніяхъ къ женѣ.

До сихъ поръ мы изложили ученіе ап. Павла о Церкви, 
какъ объ общечеловѣческомъ органическомъ единеньѣ искуп­
ленной и возрожденной твари, возглавляемой Христомъ. Но



—  1 2 3  —

въ ученіи ап. Павла о Церкви мы найдемъ необходимый 
элементъ всякаго логическаго опредѣленія,—онъ говоритъ и 
о цѣли бытія Церкви.

Когда Апостолъ говоритъ о разныхъ дарованіяхъ и слу­
женіяхъ въ Церкви, то онъ кратко опредѣляетъ и общую 
цѣль бытія Церкви. Дарованія и служенія, по Апостолу, 
существуютъ въ Церкви къ совершенію святыхъ (тсрбс ТОѴ 
хахархіа|хоѵхс5ѵ аукоѵ), для созиданія (бі? оіхо§о|Л7]ѵ тѣла 
Христова (Ефес. 4, 12) *). Совершается строеніе тѣла Хри­
стова, т. е. Церкви, и строеніе это состоитъ въ совершеніи 
святыхъ. Подъ святыми здѣсь должно разумѣть всѣхъ хри­
стіанъ, которые здѣсь названы „святыми14 (оі Йуюс) въ смы­
слѣ выдѣленности, или какъ бы освященные, Церковь со 
всѣми ея дарованіями и служитъ къ совершенію христіанъ 
(тгроС ХОѴ ХССТартЮ)і6ѵ). Слово хахарХС0|Х0с; совершеніе въ 
Новомъ Завѣтѣ встрѣчается только однажды въ этомъ мѣстѣ 
и нигдѣ болѣе. Оно можетъ имѣть два значенія: 1) возстав­
лять въ свойственное состояніе, исправлять (Срвн. Гал. 6, 
1) и 2) дѣлать вообще совершеннымъ. Второе значеніе наи­
болѣе соотвѣтствуетъ значенію родственнаго глагола хахар- 
ХІСіО, въ которомъ онъ чаще употребляется въ Новоцъ За­
вѣтѣ (1 Кор. 1, 10. 2 Кор. 13, 11. Сг е шег ,  8. 185—187). 
Глаголъ этотъ означаетъ дѣлать совершеннымъ въ нрав­
ственномъ смыслѣ, а потому и въ Ефес. 4, 12 подъ совер­
шеніемъ святыхъ нельзя разумѣть увеличенія ихъ числен­
наго, какъ это дѣлаетъ Ив. Мансветовъ (Новозав. ученіе о 
Церкви, стр. 102). Мысль о численномъ возрастаніи Церкви 
скорѣе можно видѣть въ словахъ —для созиданія тѣла Хри­
стова, гдѣ стоитъ слово 0ІХ0§0)17] и при истолкованіи кото­
рыхъ преосв. Ѳеофанъ говоритъ даже о Миссіонерскомъ об­
ществѣ (Толкованіе на посл. къ Ефес. стр. 295—296). Слѣд., 
въ Ефес. 4, 12 мысль такая: дарованія существующія въ 
Церкви и служащія ей на пользу, имѣютъ цѣлью дѣлать 
христіанъ совершенными въ нравственномъ отношеніи. Сюда

*) VIы соединяемъ эти два выраженія какъ двѣ параллельныя мысли, а 
стоящее между ними—„въ дѣло служенія", вмѣстѣ съ большинствомъ 
экзегетовъ, относимъ къ „далъ" или „поставилъ" стиха 11-го. См. С г е ш е г .  
ВіЫі8СІіШесІо§І8СІіе5 ЛѴогіегЪіісЪ, 8. 187. Проф. Д. Богдашевскій, цит. соч., 
стр. 541—543.



124 —

же можно прибавить и 2 Кор. 13, 9, гдѣ употреблено род­
ственное слово ХашртіОІС- Апостолъ говоритъ, что онъ мо­
лится о совершенствѣ (іТ|Ѵ хагартіасѵ) коринѳянъ. Здѣсь, 
конечно, разумѣется нравственное совершенствованіе. Ученые 
экзегеты и понимаютъ слово Хатартіа|ХСС въ Ефес. 4 12 пре­
имущественно въ его второмъ значеніи (См. Сгешег.  ВіЫ- 
1Ьео1о§. \ѴогіегЬисЬ, 8. 187. Проф. Л. И. Богдашевскій, цит. 
соч., стр. 540). Но думается, оба значенія слова хатартіОЦОС 
не исключаютъ другъ друга, если принять во вниманіе обще­
богословскія воззрѣнія ап. Павла. Нравственное совершен­
ствованіе человѣка, по Апостолу, есть въ то же время и 
возстановленіе первобытнаго состоянія его. Во Христѣ чело­
вѣкъ снова получаетъ то, что потерялъ въ Адамѣ (Рим. 5, 
12—21). Первобытное состояніе человѣка есть единственно 
свойственное ему, ради котораго онъ и созданъ (1 Кор. 15, 
53. 2 Кор. 1, 10). Спасеніе есть освобожденіе отъ грѣха, 
исказившаго природу человѣка, и, такимъ образомъ, можетъ 
быть названо возстановленіемъ того состоянія естества чело­
вѣческаго, въ которомъ оно было до грѣхопаденія Адама, а 
потому понятіе нравственнаго совершенства (хатартіар.0Х во 
второмъ значеніи) должно совпадать съ понятіемъ возста­
новленія подлиннаго свойства человѣческаго естества (первое 
значеніе хагартіа|іо<?).

Подробнѣе „совершеніе святыхъ14 Апостолъ характери­
зуетъ въ дальнѣйшихъ словахъ: доколѣ всѣ придемъ въ 
единство вѣры и познанія Сына Божія, въ мужа совершен­
наго, въ мѣру полнаго возраста Христова..., дабы истинною 
любовью все возращали въ Того. Который есть глава Хри­
стосъ (Ефес. 4, 13, 15). Рѣчь идетъ о Церкви, а потому подъ 

слѣдуетъ разумѣть христіанъ, членовъ Церкви, а не 
всѣхъ людей вообще, какъ это дѣлаетъ блажен. Іеронимъ, 
который пишетъ: „Мнѣ же кажется, что онъ говоритъ о 
всѣхъ людяхъ44 (Творенія, ч. 17, стр. 307). Всѣ христіане 
въ Церкви должны достигать и постепенно достигаютъ един­
ства вѣры и познанія Сына Божія. Не одно только теоре­
тическое согласіе или религіозно-догматическое единомысліе 
должно .здѣсь разумѣть. „Вѣра едина44 есть необходимое 
условіе принадлежности къ Церкви, но здѣсь вѣра и позна­
ніе Сына Божія взяты Апостоломъ въ болѣе глубокомъ смы­
слѣ, что и видно изъ добавленія: въ мужа совершеннаго,



—  125  —

въ мѣру полнаго возраста Христова. Каждый долженъ сдѣ­
латься мужемъ совершеннымъ, совершеннымъ въ вѣрѣ и 
жизни, которая не отдѣлима отъ вѣры. „Одно познаніе Сына 
Божія, чтобъ и между христіанами не было разномыслія, а 
всѣ одинаково понимали, что есть Сынъ Божій и что дѣло 
спасенія, совершенное Имъ на землѣ, и то, какъ его усво- 
ять каждый можетъ и долженъ64 (Еп. Ѳеофанъ, Толков. на 
посл. къ Ефес., стр. 297). „Единеніе вѣры то и означаетъ, 
когда мы всѣ будемъ одно, когда всѣ одинаково будемъ по­
нимать этотъ союзъ" (Св. Іоаннъ Златоустъ. На посл. къ 
Ефес. бес. 11, 3. Творенія, т. 11, стр. 99). „Чтобы объеди­
нялись мы сообща въ вѣрѣ и владычествѣ Божіемъ44 (Св. 
Ефремъ Сиринъ, Творенія, ч. 7, стр. 191).

Слова: въ мѣру возраста исполненія Христова—допуска­
ютъ двоякое пониманіе: возрастъ (7]ХвхІа) можетъ означать 
1) высоту, ростъ и 2) возрастъ—аеіаз. Если принять первое 
значеніе, то предѣлъ совершенства—высота полноты Хри­
стовой; при второмъ пониманіи—возрастъ, въ которомъ мо­
жетъ быть воспринята полнота Христова. Въ контекстѣ рѣчь 
идетъ о возрастахъ,—поэтому лучше принять второе толко­
ваніе. Въ Церкви христіане должны достигнуть того мораль­
наго возраста, когда воспримутъ полноту Христову. Здѣсь 
мысль та же, что и въ словахъ Апостола о томъ, чтобы въ 
христіанахъ вообразился Христосъ (Гал. 4, 19. Ефес. 3, 19), 
чтобы всякій человѣкъ былъ совершенъ о Христѣ Іисусѣ 
(Кол. 1, 28). Во Христѣ обитаетъ полнота Божества (Кол. 
2, 9), и кто возлюбитъ Христа и соблюдетъ заповѣди Его, 
того возлюбитъ Отецъ, и къ нему придетъ и обитель у него 
сотворитъ (Іоан. 4, 23. Срвн. Апок. 3, 20—21). Христіане 
могутъ имѣть умъ Христовъ (1 Кор. 2, 16. Срвн. Рим. 11, 
34), въ нихъ должны быть тѣ же чувствованія, какія и во 
Христѣ Іисусѣ (Филип. 2, 5. Срвн. Мѳ. 5,48. Лк. 6, 36). Въ 
этомъ именно смыслѣ Ефес. 4, 13 дополняется Ефес. 4, 15: 
имѣя истинную любовь (Срвн. проф. И. Д . Богдашевскій, 
цит. соч., стр. 553 — 556), возрастимъ въ Него всяческая иже 
есть глава Христосъ. „Повелѣваетъ имѣть истинную любовь 
и ею возращать богатство добродѣтели о самомъ Владыкѣ“ 
(Блаж. Ѳеодоритъ, Творенія, ч. 7, стр. 437). „Господь нашъ 
сталъ нашимъ знаменемъ совершенства64 (Св. Ефремъ Сиринъ, 
Творенія, ч. 7, стр. 192); Онъ какъ бы идеальный типъ, ко-



—  126  —

торому мы должны быть подражателями, да достигается 
чрезъ Него мѣра возраста человѣка нашего внутренняго 
(Со. Ефремъ Сиринъ, Тамъ же). Безъ Христа мы не можемъ 
творить ничего (Іоан. 15, 5). Всѣ стороны жизни вѣрую­
щихъ должны быть проникнуты Христомъ, Его духомъ; къ 
Нему, такъ сказать, онѣ должны быть возведены: Имъ оду­
шевлены (проф. Богдашевскій, цит. соч., стр. 557—557). Въ 
Церкви христіане должны совершенствоваться, пока, „изъ 
себя представивъ достойное Богу жилище, возъимѣютъ Его 
вселившимся въ себѣ. Это и есть мѣра возраста исполненія 
Христова11 (Еп. Ѳеофанъ, цит. соч., стр. 298).

Апостолъ Павелъ изображаетъ и тотъ процессъ, которымъ 
возрожденное человѣчество уподобляется Христу. Мѣста, 
гдѣ этотъ процессъ изображается, чуть ли не самыя непо­
нятныя, особенно въ ихъ славянскомъ текстѣ: изъ Него же 
все тѣло, составляемо и счипѣваемо приличнѣ всяцѣмъ ося­
заніемъ подаянія, по дѣйству въ мѣрѣ единыя коеяждо ча­
сти, возращеніе тѣла творитъ въ созданіе самаго себе любо­
вію (Ефес. 4, 16). Нѣсколько понятнѣе въ русскомъ пере­
водѣ: изъ Котораго все тѣло, составляемое и совокупляемое 
посредствомъ всякихъ взаимно-скрѣпляющихъ связей, при 
дѣйствіи въ свою мѣру каждаго члена, получаетъ прира­
щеніе для созданія самого себя въ любви. Параллель въ 
Кол. 2, 19: а не держа главы, изъ нея же все тѣло, составы 
и соузы подаѳмо и снемлѳмо, раститъ возращеніе Божіе. 
Можно сказать словами св. Іоанна Златоуста: „довольно не­
ясно онъ (Апостолъ) изложилъ свои мысли—оттого, что 
хотѣлъ высказать все вдругъ" (На посл. къ Ефес. бес. 11, 3. 
Творенія, т. 11, стр. 100). „Только умъ, озаренный даромъ 
премудрости и откровенія Св. Духа, восхищенный въ со­
зерцаніе Божескихъ и человѣческихъ дѣлъ, въ премірныя 
сферы,—только такой свѣтозарный умъ Апостола могъ про­
зрѣвать въ тайну чуднаго строенія церкви. Но тогда, когда 
этотъ воспарившій въ горнее умъ восхотѣлъ свои выспрен­
нія созерцанія облечь въ словесную форму, чтобы повѣдать 
ихъ вѣкамъ, то слово оказалось безсильнымъ вмѣстить въ 
себѣ все богатство и полноту ихъ содержанія* (Мансветоѳъ. 
Новозавѣтное ученіе о Церкви, стр. 161).

Все тѣло Церкви находится въ процессѣ; оно составляет­
ся и совокупляется, почему и поставлены формы настояща-



—  127  —

го времени, указывающія на дѣйствіе продолжающееся. 
Первое (составляемо—ОДѴСср|1оХоуо̂ }АЗѴОѴ̂  относится обычно 
къ вещамъ, второе (счипѣваемо—аи|А(Зі[ЗаСо|А6ѴОѴ)—къ лицамъ 
и здѣсь усиливаетъ первое. Церковь, слѣд., есть совершен­
ствующееся единство живыхъ личностей (Срвн. проф. Д . И. 
Богдашевскій, цит. соч. стр. 560. Мансѳетовъ, цит. соч., 
стр. 145).

Это единеніе совершенствуется—всяцѣмъ осязаніемъ по­
д аян ія— ТГааѵ̂ С &ЩС, Т7)С втіі/оргціас. И зъ многочислен­
ныхъ толкованій этихъ словъ наиболѣе типичны два: пер­
вое можетъ быть присоединено къ русскому переводу этихъ 
словъ, другое—къ славянскому, поскольку каждый вѣдь 
переводъ есть непремѣнно толкованіе. П режде всего слѣ­
дуетъ установить, что понимать подъ словомъ—„подаяніе41 
(ЗТП/ОрТЦіа). Въ классическомъ греческомъ языкѣ слово 
/артцеІѴ ( = /6р0С X  аузіѵ) означаетъ: поставлять хоръ для 
празднествъ. Въ Новомъ Завѣтѣ это слово встрѣчается въ 
такихъ выраженіяхъ: подаяніемъ Духа Іисусъ Христова 
(Филип. 1, 19), подающій вамъ Духа и совершающій между 
вами чудеса (Гал. 3, 5), дающій (о ВТГІ̂ ОрТ̂ усоѴ) сѣмя сѣю­
щему (2 Кор. 9, 10. Срвн. еще 2 Петр. 1, 5. 11). Такое сло­
воупотребленіе даетъ возможность разумѣть подъ 67ГІ)(0р7Ціа 
подаяніе даровъ Св. Духа, какъ понимаютъ и многіе отцы 
Церкви. По мысли св. Іоанна Златоуста, у Апостола рѣчь о 
раздаянш  даровъ (На посл. къ Ефес. бес. 11, 3. Творенія, 
т. 11, стр. 100), даровъ Духа, добавляетъ Св. Ефремъ Си­
ринъ (Творенія, ч. 7, стр. 192), духовныхъ дарованій (Блаж. 
Ѳеодоритъ, Творенія, ч. 7, стр. 438). По мнѣнію блаж. Ѳео­
филакта, подаяніе—Духъ, разливаемый и подаваемый Главою 
(Толкованіе, стр. 132). „Подаяніе, пишетъ ѳп. Ѳеофанъ, есть 
дарованіе благодати Св. Д уха44 (Цит. соч., стр. 308) *). Та­
кое пониманіе слова §ти)(0р7ЦІа принимаетъ проф. Д. И. 
Богдашевскій (Цит. соч., стр. 560. Срвн. стр. 561 прим. 3 и 
4) и Ив. Мансветовъ (Новозавѣтное уч. о Церкви, стр. 152). 
Такимъ пониманіемъ ЗТІІ/ортціа исключается толкованіе нѣ­
которыхъ, по которому оно означаетъ взаимную помощь, 
поддержку членовъ Церкви другъ другомъ (См. у Богда-

*) См. еще М. А и г е і. С а з з і о с і о г і .  Сотріехіопез іп зрізіиіаз аро 
зіюіогит. М і & п е, Р. Ь., і. 70, соі. 1347 В.



—  128 —

шевскаго, цит. соч., стр. 560 прим. 3 и въ изданіи твореній 
Ефрема Сирина, ч. 7, стр. 192, прим. 3).

Предшествующія слова—всяцѣмъ осязаніемъ, 7іа07]С 
оарІ\С многіе переводятъ—чрезъ всякія связи, при чемъ или 
подъ связью разумѣется самое подаяніе Духа Святаго, или 
связь мыслится условіемъ самаго этого подаянія. Но при 
такомъ переводѣ словъ ТСааТ)С кромѣ его филоло­
гическихъ недочетовъ (о чемъ см. у проф. Богдашевскаго, 
цит. соч., стр. 561-562), обыкновенно теряется установлен­
ный смыслъ термина 6ТСІ)(0р7)уіа. Такъ русскій переводъ: по­
средствомъ всякихъ взаимно скрѣпляющихъ связей—совер­
шенно опускаетъ мысль, связанную со словомъ 6711/ор7)уіа: 
ни о какомъ подаяніи Духа упоминанія нѣтъ. Тоже и въ 
переводѣ А. С. Хомякова: согласуясь и слаживаясь во вся­
кой пребывающей связи. Въ диссертаціи Ив. Мансветова, 
хотя и признается между прочимъ установленное значеніе 
слова 37ихорТ)уіа, но авторъ даетъ и апологію русскаго пе­
ревода, такъ что оттѣнокъ мысли, сообщаемый всему стиху 
словомъ бШ/ОрТЦіа, совершенно пропадаетъ. Авторъ даетъ 
такой дословный переводъ: „посредствомъ всякой связи по- 
даванія или сообщенія14. Потомъ дается такой перифразъ: 
посредствомъ всякой связи подаванія или сообщенія жизнен­
ной силы, или: посредствомъ всякой связи, подающей или 
сообщающей жизненную силу44. А потомъ авторъ разсужда­
етъ такъ: „Но такъ какъ жизненная сила подается посред­
ствомъ нервовъ, которыми всѣ отдѣльные и самые малѣй­
шіе органы и части тѣла соединены другъ съ другомъ и съ 
центральнымъ органомъ: то эти нервы и могутъ быть на­
званы связями, скрѣпляющими тѣло какъ самымъ способомъ 
связыванія, такъ равно и подаваніемъ жизненныхъ элемен­
товъ всѣмъ его частямъ. Такимъ образомъ мы приходимъ 
къ новому опредѣленію связей—какъ взаимно скрѣпляю­
щихъ, и потому можемъ удержать такой переводъ выраже- 
нія: §іа тсаат]с іщс, ту]с гшхорг)уіа<; — „посредствомъ вся- 
кихъ взаимно (или другъ друга) скрѣпляющихъ связей44. 
(Новозавѣтное ученіе о Церкви, стр. 150. 152—153). Ясно 
видно, ракъ въ этихъ довольно мало послѣдовательныхъ 
разсужденіяхъ постепенно больше и больше слово Т7]С 
ётсі/ортціас—подаянія вытѣсняется, пока авторъ не прихо-



—  129  —

дитъ къ тексту русскаго перевода, гдѣ на это слово нѣтъ 
ни малѣйшаго намека.

Слово &ф7] нужно переводить не словомъ „связь44, а ина­
че. ЛфТ] происходитъ отъ глагола ЙТСТШ и потому можетъ 
прежде всего означать соприкосновеніе, осязаніе, а потомъ 
и вообще чувство. Св. Іоаннъ Златоустъ замѣняетъ его сло­
вомъ аіа&7)аіе. „Что такое—осязаніемъ подаянія? То есть, 
посредствомъ ощущенія". (На посл. къ Еф. бес. 11, 3. Тво­
ренія, т. 11, стр. 100). „Осязаніемъ нарекъ Апостолъ чув­
ство, потому что оно есть одно изъ пяти чувствъ, и частію 
наименовалъ онъ цѣлое" (Блаж. Ѳеодоритъ, Творенія ч. 7, 
стр. 438). св. Ефремъ Сиринъ также приводитъ: „чрезъ вся­
кое воспріятіе" (Творенія, ч. 7. стр. 192). Противники тако­
го пониманія указываютъ обыкновенно на Кол. 2, 19, гдѣ 
по ихъ мнѣнію, ЩІ\ никакъ не можетъ означать чувства, 
а скорѣе указываетъ на связь, сцѣпленіе. (Такъ Не "ѴѴеІіе, 
Мансветовъ, Новозав. ученіе о Церкви, стр. 147). Но ду­
мается, и въ Кол. 2, 19, Щ0\ могутъ обозначать воспріятія 
Духа Святаго, посредствомъ которыхъ, какъ и при посред­
ствѣ внѣшнихъ связей (ООѴ§6<3[А(ОѴ) возрастаетъ тѣло Цер­
кви, какъ и толкуетъ блаж. Ѳеодоритъ, который пишетъ: 
„тѣло Церкви отъ Владыки Христа пріемлетъ и источники 
ученія и начала спасенія. А что въ тѣлѣ сочлененія, то въ 
составѣ Церкви Апостолы, пророки и учители" (Творенія, 
ч. 7, стр. 503—504). Но что необходимо отмѣтить, такъ это 
тѣстную связь въ рѣчи Апостола между возростаніемъ Цер­
кви и благодатными дѣйствіями Св. Духа. Этой мыслью 
проникнутъ весь разбираемый стихъ. Кромѣ разобраннаго 
„подаянія44, въ Ефес. 4, 16 находимъ еще слова: при дѣй­
ствіи въ свою мѣру каждаго члена. Въ этихъ словахъ дол­
жно видѣть повтореніе извѣстной уже намъ мысли о рас­
предѣленіи даровъ Св. Духа между вѣрующими (Рим. 12, 
6. 1 Кор. 12, 4—11), тѣмъ болѣе что объ этомъ распредѣ­
леніи даровъ Апостолъ говорилъ всего нѣсколько стиховъ 
выше: каждому изъ насъ дана благодать его мѣрѣ дара Хри­
стова (Ефес. 4, 7).

Такимъ образомъ, славянскій переводъ—§ІСС аф7]С
бТСІ/ОртдуіаС—всяцѣмъ осязаніемъ подаянія, при всей 

его неудобно, вразумительности, довольно точно передаетъ 
смыслъ греческаго подлинника. Въ нѣкоторыхъ древне-сла-

9ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  130  —

вянскихъ апостолахъ (напр. Императорской публичной би­
бліотеки изъ собр. гр. Ѳ. А. Толстого Л? 5, Чудовской свя­
тителя Алексія, собр. Погодина Л? 27 и мн. др.) читаемъ: 
всѣмъ обличеньемъ даянья проф. Г. А. Воскресенскій. Дре­
вне-славянскій Апостолъ, вып. 5. Сергіевъ Посадъ 1908, стр. 
288—289). Въ такомъ переводѣ, на нашъ взглядъ, весьма 
удачно оттѣняется та мысль, что воспріятіе даровъ Св. Духа 
въ тоже время есть и обнаруженіе этого дарованія въ цер­
ковномъ служеніи.

До сихъ изъясненными словами апостола Павла жизнь 
тѣла Церкви изображается въ такомъ видѣ: все тѣло по­
стоянно болѣе и болѣе гармонически объединяется посред­
ствомъ воспріятія благодатныхъ даровъ Св. Духа. Эти бла­
годатные дары Св. Духа дѣйствуютъ въ каждомъ членѣ 
Церкви тѣмъ или другимъ образомъ, сообразно съ его си­
лами и способностями. Слова—по дѣйствувъ мѣрѣ единыя 
каждо части—чаще относятъ къ дальнѣйшему—возращеніе 
творитъ, но воспріятіе даровъ Св. Духа и нравственное 
возрастаніе тѣсно связаны между собою, а потому мысль 
цдсколько не измѣнится по существу, если эти слова отно­
сить и къ предшествующимъ—всяцѣмъ осязаніемъ подаянія, 
какъ это дѣлаетъ блаж. Ѳеофилактъ: гХристосъ нашимъ 
душамъ, которыя суть Его члены, раздаетъ свои благодат­
ные дары не просто, но въ мѣрѣ каждой части, т. е. сколь­
ко каждая въ состояніи вмѣстить*4 (Толкованіе, стр. 131. 
срвн. св. Іоанна Златоуста на посл. къ Ефес. бес. 11, 3. 
Творенія, т. 11, стр. 100). Тѣло Церкви, такимъ образомъ 
возвращеніе самого себя творитъ въ созданіе себя самого въ 
любви. Настоящее время „творитъ14 указываетъ на внутрен­
ній процессъ часто. „Въ любви44 слѣдуетъ относить не къ 
„въ созданіе44, какъ это дѣлаютъ нѣкоторые (см. у проф. 
Д. И. Богдашевскаго, цит, соч., 564 прим. 2) Также блаж. 
Іеронимъ. Творенія, ч. 17, стр. 310), при чемъ любовь мы­
слится цѣлью развитія церковнаго тѣла,—а къ возвращеніе 
творитъ. Любовь не есть только отдаленная цѣль церковна­
го общества, она есть основной принципъ и исходное начало 
жизни возрожденнаго человѣчества. Христіане—укоренены 
и утверждены въ любви (Ефес. 3, 18). Все совершествова- 
ніе, возрастаніе церковнаго организма обусловлено прича­
стіемъ отдѣльныхъ его членовъ закону любви. Христіане



—  131 —

утверждаются Духомъ Христовымъ во внутреннемъ чело­
вѣкѣ (Ефес. 3, 16). Процессъ возрастанія есть дѣло благо­
дати Божіей, но воспріятіе этой благодати, „осязаніе подая- 
ніяа ея возможно, конечно, только при любви. Безъ любви 
дарованія, полученныя извѣстнымъ членомъ, были бы без­
полезны для жизни цѣлаго тѣла, ибо этотъ членъ замыкал­
ся бы въ себя, не зналъ бы другихъ членовъ и являлся бы 
обособленнымъ (срвн. проф. Д. И. Богдашевскій, цит. соч., 
стр. 564). Да безъ любви невозможно было бы и самое воспрія­
тіе даровъ Св. Духа. „Почему онъ прибавилъ въ любви?44 
спрашиваетъ св. Іоаннъ Златоустъ. Потому, что этотъ даръ 
не можетъ иначе сообщиться. Въ дѣлѣ, если-бы случилось 
рукѣ отдѣлиться отъ тѣла, духъ (истекающій) изъ головного 
мозга, ища продолженія и не находя его тамъ, не срывается 
съ тѣла и не переходитъ на отнятую руку, но если не най­
детъ ее тамъ, то и не сообщается ей. То же бываетъ и здѣсь, 
если мы не связаны между собою любовью44. „Любовь воз- 
созидаетъ, соединяетъ, сближаетъ и сопрягаетъ насъ между 
собою. Итакъ, если хотимъ получить Духа отъ Главы, бу­
демъ въ союзѣ другъ съ другомъ. Есть два рода отдѣленія 
отъ Церкви: одинъ, когда мы охладѣваемъ въ любви, а дру­
гой, когда осмѣливается совершать что-либо недостойное по 
отношенію этому тѣлу Церкви. Въ томъ и другомъ случаѣ 
мы отдѣляемся отъ цѣлаго44. (На посл. къ Ефес. бес. 11, 3. 
Творенія, т. 11, стр. 101. 102)* Икуменій также говоритъ: 
„безъ любви не сошелъ бы ни на кого Св. Духъ44 Мі^пе,  
Р. &., і. 118, соі. 1224 Б. Срвн. Фотія, Р. О., і. 118, соі. 
1224 с.).

Воспринимая при общей взаимной любви дарованія Духа 
на общую пользу, Церковь во всѣхъ своихъ членахъ дости­
гаетъ своего созиданія, т. е. своего совершенства. Процессъ 
совершенствованія Церкви блаж. Іеронимъ уподобляетъ ро­
сту тѣла ребенка, въ которомъ „по мѣрѣ своей по частямъ 
выростаютъ всѣ члены, однако такъ, что кажутся растущи­
ми не для себя, а для тѣла.44 Совершенство же, созиданіе 
Церкви блаж. Іеронимъ понимаетъ такъ, что „каждый членъ 
будетъ совершеннымъ по мѣрѣ и служенію своему; напр., 
ангелъ отступникъ будетъ тѣмъ, чѣмъ онъ былъ сотворенъ, 
а человѣкъ, изгнанный изъ рая, снова будетъ возстановленъ, 
какъ воздѣлыватель рая44 (Творенія, ч. 17, стр. 310—311).

9*



—  132  —

Вышеизложенное пониманіе Ефес. 4, 16 вполнѣ соотвѣт­
ствуетъ общему строю воззрѣній ап. Павла (См. проф. Н. Н. 
Глубоковскаго. Благовѣстіе св. апостола Павла по его про­
исхожденію и существу, кн. 2. СПБ. 1910, стр. 670 и дал.) и 
такъ именно данное мѣсто понимаютъ святые отцы. Св. 
Іоаннъ въ объясненіе толкуемаго стиха пишетъ: „Такъ какъ 
нащи души такъ же зависимы отъ Него (Христа), какъ чле­
ны (отъ духа), то Его промышленіе и раздаяніе даровъ, со­
образно съ мѣрою того или другаго члена, производятъ 
возращеніе каждаго. Этотъ духъ, распредѣляющійся по чле­
намъ отъ головы, прикасаясь къ каждому изъ нихъ, такимъ 
образомъ производитъ на нихъ свое дѣйствіе. Можно и такъ 
сказать: тѣло, воспринимая это воздѣйствіе (духа) сораз­
мѣрно своимъ членамъ, возрастаетъ такимъ образомъ. Или 
иначе: члены, получая соразмѣрное себѣ воздѣйствіе (духа), 
возрастаютъ. Или и еще: духъ, изливаясь обильно сверху, 
прикасаясь ко всѣмъ членамъ и распредѣляясь по нимъ, 
сколько каждый изъ нихъ можетъ принять въ себя, такъ 
возращаетъ*. (На посл. къ Ефес. бес. 11, 3, Творенія, т. 11, 
стр. 100—101). Мысли св. Іоанна Златоуста повторяетъ блаж. 
Ѳеофилактъ: „Тѣло растетъ и созидается чрезъ то, что по­
даяніе Духа касается членовъ и что Онъ дѣйствуетъ въ нихъ, 
или что имъ доставляетъ силу дѣйствовать“ (Толкованіе, 
стр. 132). Блаж. Ѳеодоритъ пишетъ: „Владыка Христосъ, 
составляя главу, раздѣляетъ духовныя дарованія, сочетавая 
члены тѣла въ единое стройное тѣлои (Творенія, ч. 7, стр. 
438). Св. Іоаннъ Дамаскинъ разсуждаетъ: „Христосъ препо­
даетъ намъ Себя Самого по домостроительству, подаетъ при­
частіе съ Самимъ Собою, соединяя насъ и другъ съ дру­
гомъ, почему мы имѣемъ единеніе (<зиѵар|10у7]ѵ) другъ съ 
другомъ какъ бы въ зданіи и почему каждый можетъ при­
нять подаяніе Духа, возглавляющее на возрастаніе совер­
шенства въ любви* (Іп ерізі. 8. Раиіі. Орега, есі. Ье (^иіеп 
1. 2. Рагізііз 1712, соі: 187 С. —Б). Вполнѣ по святоотечески 
толкуетъ и Преосвящ. Ѳеофанъ: „Вѣра христіанская сочета- 
ваеть вѣрныхъ со Христомъ и такимъ образомъ составляетъ 
изъ всѣхъ единое тѣло стройное. Христосъ творитъ сіе тѣло, 
каждому сообщая себя и Духа благодати ему подавая дѣй­
ственно, осязательно, такъ что сей Духъ благодати, сходя 
на каждаго дѣлаетъ его тѣмъ, чѣмъ ему слѣдуетъ быть въ



—  133  —

тѣлѣ Церкви Христовой. Тѣло Христово, стройно сочетава- 
ясь такимъ подаяніемъ Духа, растетъ затѣмъ въ себѣ, по 
той мѣрѣ, въ какой каждый членъ отвѣчаетъ своему назна­
ченію или дѣйствуетъ во благо Церкви всею полнотою по­
лученнаго дара благодати “ (Толкованіе на посл. къ Ефес., 
стр. 307).

Окидывая общимъ взглядомъ кратко изложенное ученіе 
апостола Павла о Церкви, нельзя не замѣтить, что во всѣхъ 
разобранныхъ мѣстахъ его посланій онъ имѣетъ въ виду 
единую Церковь Христову. Церковь изображаетъ онъ подъ 
видомъ тѣла Христова. Конечно, здѣсь не можетъ быть и 
мысли о томъ, что подъ Церковью Апостолъ разумѣетъ част­
ную христіанскую общину. Въ одно тѣло, въ одного новаго 
человѣка возсозданы Христомъ и іудеи, и язычники. Два 
міра сливаются въ Церкви во едино. Ясно,, что мысль Апо­
стола охватываетъ болѣе широкіе горизонты, нежели отдѣль­
ная христіанская община. О томъ же единствѣ, мыслимомъ 
въ понятіи ап. Павла о Церкви., говоритъ и уподобленіе 
брачнаго союза мужа и жены союзу Христа съ Церковью. 
Подъ этимъ образомъ Христовой невѣсты можетъ быть раз­
умѣема только единая Церковь Христова. Относительно 
Ефес. 5, 32: во Христа и во Церковь—I. М е г і і а п  замѣ­
чаетъ: „Весьма трудно подразумѣвать частную Церковь подъ 
тѣмъ, что Апостолъ, кажется, относитъ къ христіанскому 
обществу, разсматриваемому въ его совокупности" (Кеѵие 
ЬіЫцие, і. 7, 1898. р. 354. Схг, рр. 356. 357. 361—362. 368). 
Въ заключеніе своего анализа ученія ап. Павла о Церкви 
тотъ же Мегііап говоритъ: „каѳоличность и единство—вотъ 
два великихъ экклезіологическихъ положенія посланія къ 
ефесянамъ" (ІЬійеш, р. 369).

Должно думать, что Апостолъ эту идею единой Церкви 
всегда внѣдрялъ въ сознаніе тѣхъ многочисленныхъ хри­
стіанскихъ общинъ, которыя онъ во множествѣ основалъ, 
распространяя благовѣствованіе Христово отъ Іерусалима 
до Иллирика (Рим. 15, 19—20). Усвоивая ученіе Апостола о 
Церкви, христіанинъ необходимо долженъ быть мыслить себя 
членомъ единой Христовой Церкви. Оизіаѵ Ноеппіске утвер­
ждаетъ, что богословіе Павла для немногихъ было понятно. 
Часто только рабски воспринимали слова Апостола, кото­
рыхъ правильно не понимали. А потому идеи ап. Павла въ



—  134  —

послѣдующее время оказывали незначительное вліяніе на 
религіозное сознаніе христіанскихъ общинъ (Баз ІпйепсЬгі- 
зіепіит, 8. 242). Но для ученія о Церкви во всякомъ слу­
чаѣ слѣдуетъ сдѣлать исключеніе; по крайней мѣрѣ идея 
единой всеобъемлющей Церкви могла быть вполнѣ доступна 
всякому. „Не можетъ глазъ сказать рукѣ: ты мнѣ не надоб­
на14. Членъ церкви Коринѳской не могъ понимать этихъ 
словъ Апостола въ томъ смыслѣ, что только члену своей 
мѣстной церкви онъ не можетъ сказать: ты мнѣ не нуженъ. 
Членъ тѣла Христова—всякій вѣрующій, гдѣ бы онъ ни 
находился; каждый коринѳянинъ и всякому ефесянину или 
римлянину также по мысли Апостола не могъ сказать: ты 
мнѣ не нуженъ. Идея единства Церкви должна была господ­
ствовать во всѣхъ христіанскихъ общинахъ. „Единая Цер­
ковь была однимъ изъ первыхъ и основныхъ понятій хри­
стіанства14 (В. Н. Мыгицынъ. Устройство христіанской Цер­
кви въ первые два вѣка, стр. 429). Но эта идея единства 
Церкви была ли только идеей, въ которую вѣровали, или 
она какъ-нибудь выражалась и во внѣ? Можно, конечно, 
согласиться съ тѣми учеными изслѣдователями, которые го­
ворятъ, что идея единаго религіознаго общества не была еще 
осуществлена въ дѣйствительности. „Если мы, говоритъ 
Адольфъ Гарнакъ, сравнимъ Церковь средины 3-го вѣка съ 
тѣмъ состояніемъ, въ которомъ находилось христіанство на 
150—200 лѣтъ раньше, то мы найдемъ, что теперь дѣйстви­
тельно есть религіозное общество, между тѣмъ какъ раньте 
были только общины, которыя вѣровали въ небесную Цер­
ковь, земнымъ отобразомъ которой они были, стремились 
дать ей нѣкоторое выраженіе кое-какими простыми средства­
ми и какъ странники и пришельцы жили на землѣ въ бу­
дущемъ44 (ЬеЬгЬисЬ сіег Бо&теп&езсЫсМ-е. 4-іѳ Аихі. І-ег Всі. 
ТиЬіип^еп 1909, 5. 52). Почти то же говоритъ Козіііп: „Каждая 
отдѣльная община должна была мыслить себя духовно соеди­
ненной со всѣѣмъ христіанствомъ и стремиться представить 
это единеніе выраженнымъ во внѣ (Баз ЛѴезеп йег Кігсйе 
пасѣ ЬеЪге ипй СезсЫсМе йез Кепеп Тезіашепеі-ез. 2 Іе Аихі. 
ѲоіЪа 1872, 8. 90). „Союзъ, который отдѣльныя христіанскія 
общины связывалъ между собою, былъ но смерти апосто­
ловъ былъ только союзомъ общей вѣры, сознаніемъ общаго 
объединенія подъ единымъ Главою и свободнымъ живымъ



—  135 —

общеніемъ между ними; закономѣрной организаціи, которая 
бы ихъ смыкала и объединяла внѣшне, еще не былои 
(Б. Т й о т а з і и з .  Біе Бо&теп^езсЫсМе сіег аііеп КігсЬе. 2-іе 
Аихі. Егіап^еп 1886, 8. 28. Схг. 8. 103). „Ни въ І-мъ, ни даже 
до конца II вѣка не существовало никакихъ нормъ обще­
церковной правовой организаціи, не существовало ни сбо­
ровъ, ни приматства, которые имѣли бы обязательную силу 
для отдѣльныхъ церквей. Всѣ частныя церкви были неза­
висимы другъ отъ друга и представляли собой совершенно 
самостоятельныя въ правовомъ отношеніи единицы“ *). Од­
нако приведенныя мнѣнія можно принимать лишь съ зна­
чительными оговорками. То, конечно, правда, что христіан­
ство начинало не съ правовыхъ нормъ. Апостолы, основы­
вая новую христіанскую общину, не предлагали прежде 
всего проектъ организаціи и уставъ, который опредѣлялъ 
отношенія общинъ между собою. Дѣло Самого Христа было 
несравненно глубже: Онъ принесъ для людей новую жизнь, 
пересозданіе человѣческаго естества. Поэтому то въ Его уче­
ніи и трудно находить какія-нибудь указанія для практиче­
скаго устроенія жизни. Въ посланіяхъ апостольскихъ хотя 
и есть нѣкоторыя указанія на житейскія дѣла вѣрующихъ, 
но указанія эти случайны, отрывочны и нигдѣ не составля­
ютъ главнаго предмета апостольскихъ работъ. Св. Апостолы 
имѣли дѣло съ наученіемъ вѣрующихъ, съ возрожденіемъ 
іудеевъ и эллиновъ въ новаго человѣка (См. Дѣян. 6, 2: не 
хорошо намъ, оставивши слово Божіе, пещись о трапезахъ). 
Но всякая новая жизнь, являющаяся на землѣ, какія бы 
начала ни лежали въ ея основѣ, непремѣнно принимаетъ 
тѣ или другія внѣшнія формы. Анархизмъ всегда и вездѣ 
былъ только мечтой. Христіанство—„въ мірѣ“, и оно было 
бы какимъ-то совершенно непонятнымъ чудомъ, если бы 
сразу сводило небо на землю. „Крайніе протестанты всегда 
желали и желаютъ видѣть христіанство, чуждое всякихъ 
формъ. Но существуетъ ли такого рода христіанство, да и 
можетъ ли существовать? Безъ сомнѣнія, таково будетъ хри-

*) В. II. Мшицынъ. Устройство христіанской Церкви, стр. 430. А. Наг-  
п а с к. ЕпІ8І;е1шп§ шні Епілѵіскеіипд сіег Кігсііепііегіаззип^ ипсі сіея Кіг- 
сЬеигесМз. 8. 35. Е г і е і І г і с Ъ  Ь о о 1 я. ЬеШ'асІеп ги т  81исІіит сіег Бо&- 
теп&еясЫсМе. 4-іе АиП. Наііе 1906. § 12, 1. 88. 7 9 -8 0 .



—  136  —

стіанство въ раю небесномъ" *). Такъ какъ христіанство на­
чинало не съ формъ, а съ внутренняго содержанія жизни, 
то и вполнѣ понятно, что на первыхъ порахъ внѣшняя ор­
ганизація была малозамѣтна. Сказанное относится ко всей 
совокупности христіанской Церкви. Отдѣльныя общины, ко­
нечно, должны были имѣть внѣшнее устройство съ самаго 
начала. Однако и идея единой Церкви выражалась во внѣ. 
Недоставало внѣшняго правоваго единенія, но было вну­
треннее нравственное единеніе и единая Церковь не была 
идеей только, а самымъ реальнымъ фактомъ. Вѣдь когда 
аіз. Павелъ говоритъ, что онъ гналъ Церковь Божію (Гал. 
1, 13. 1 Кор. 15, 9), онъ разумѣлъ, конечно, всю Церковь и 
эта единая Церковь предносилась предъ нимъ какъ живая 
реальность, такъ что онъ находилъ возможнымъ ставить еѳ 
наравнѣ съ такими опредѣленными величинами, какъ греки 
или іудеи (1 Кор. 11, 32. СІг. Р. ВаіШоІ ,  Б ’е І̂ізе паіззапіе 
еі 1е саііюіісізте. р.р. 90—91).

Въ нѣкоторыхъ формахъ эта реальность Церкви выража­
лась и во внѣ.

Сами Апостолы не имѣли, конечно, какихъ-нибудь юри­
дическихъ правомочій, но они имѣли моральный авторитетъ, 
какъ апостолы Господи. Они были свидѣтелями земной жи­
зни Господа Іисуса Христа (Дѣян. 1, 21—22), Который и 
Самъ назвалъ ихъ Апостолами (Лук. 6, 13). Отсюда ихъ вы­
сокій авторитетъ въ Церкви. Отвергающій Апостоловъ—от­
вергаетъ Христа, а потому христіане должны были прибы­
вать въ ученіи (Дѣян. 2, 42). Апостоловъ. Мы видимъ, 
что Апостолы иногда дѣйствуютъ вмѣстѣ (Дѣян. 6, 
2; 15); вообще поддерживаютъ единеніе между собою
(Гал. 1, 18; 2, 9). Двѣнадцать апостоловъ пользовались осо­
беннымъ авторитетомъ и были первымъ органомъ, объеди­
нявшимъ Церковь. „Единеніе частныхъ церквей еще яснѣе 
выражалось въ безпрекословномъ повиновеніи всѣхъ однимъ 
общимъ своимъ наставникамъ-апостоламъ. Впрочемъ, это не 
было слѣдствіемъ какого-либо насилія и принужденія, по 
дѣйствіемъ кроткаго духа и несомнѣнной ихъ увѣренности

*) Проф. А. П. Лебедевъ. „Сущность христіанства" по изображенію цер­
ковнаго историка Адольфа Гарнака. „Богословскій Вѣстникъ". 1901, т. 3, 
стр. 437. Сіт. А. Ь о і з у .  Ь’ёѵап&ііе еі Гё&Иге. р.р. 136—137. 146.



—  137 —

въ Божественномъ назначеніи ихъ служенія. Къ чему было 
принуждать, когда тотъ самъ себя назвалъ, дѣлалъ несчаст­
нымъ и достойнымъ сожалѣнія и слезъ, кто отъ сего единенія 
уклонялся или въ наказаніе за грѣхи былъ отлучаемъ41 
(А . В. Горскій. Исторія евангельская и Церкви Апостоль­
ской. Изд. 2. Свято-Троицкая Сергіева Ллвра 1902, стр. 438). 
Впослѣдствіи харизматики, о которыхъ мы узнаемъ изъ 
„Ученія двѣнадцати апостоловъ44 тоже были какъ бы пер­
вомъ, соединяющимъ отдѣльныя христіанскія общины. „Во 
вселенскомъ учительствѣ раздробленныя по огромному про­
странству христіанскія общины имѣли единственную проч­
ную связь и основу союза. Эги апостолы и пророки, пере­
ходившіе съ мѣста на мѣсто и вездѣ принимаемые съ глу­
бокимъ почетомъ,—они только могутъ объяснить, почему 
развитіе общинъ въ различныхъ провинціяхъ, несмотря на 
мѣстныя особенности условій, все-таки въ своемъ процессѣ 
обнаруживаютъ извѣстную мѣру однообразія44 *).

Дѣятельность ап. Павла явно показываетъ, что апостолъ 
не только проповѣдывалъ устно и письменно идею единой 
Церкви, но и старался объединять отдѣльныя общины другъ 
съ другомъ. Всѣ церкви, основанныя апостоломъ Павломъ, 
были объединены уже тѣмъ, что основаны были однимъ 
человѣкомъ; ихъ основатель, ап. Павелъ, былъ для нихъ 
какъ бы общимъ связующимъ центромъ. Отъ лица одной 
церкви ап. Павелъ въ своихъ посланіяхъ шлетъ обыкно­
венно привѣтствія другимъ, присоединяетъ привѣтствія и 
отдѣльныхъ лицъ (Рим. 16, 16. 21—23; 1 Кор. 16, 19—20; 
2 Кор. 13, 12; Филип. 4, 22; Кол. 4, 10—12. 14—15). По­
добныя привѣтствія находимъ и въ соборныхъ посланіяхъ 
(1 Петр. 5, 13. 3 Іоан. 15). Посланія ап. Павла даютъ извѣс­
тіе и о томъ, что между общинами былъ обмѣнъ апостоль­
скими посланіями*, этотъ обмѣнъ апостолъ въ нѣкоторыхъ 
случаяхъ какъ-бы узаконяетъ (Кол. 4, 16), такъ что каждое 
почти его посланіе было окружнымъ и извѣстно было въ

*) Проф. А. А. Спасскій. Примѣчаніе къ переводу книги Гарнака. Рели­
гіозно-нравственныя основы христіанства въ историческомъ ихъ выраже­
ніи. Харьковъ, 1907, стр. 215. Схг. Т і ю т а з і и з .  Біе Бо&теп§езсЫс1ііе, 
8. 28. Ргоіе&отепа Гарнака къ изданію Ді8ах*Г| въ Техіе шні Ипіегзисисіі- 
ип&еп яиг ОезсЫсМе (Іег аІісЬгізШсііеп Іліегаіиг, Ъегаизде#. ѵоп Озсаг 
ѵоп Оесііагсіѣ шні АсІоИ Нагпаск. II, 1. Беіргі#. 1884, 8.8. 103, 104, 105,112.



-  138

разныхъ церквамъ (2 Петр. 3, 15—16). О томъ же взаимо­
обмѣнѣ свидѣтельствуетъ и посланіе ап. Петра, написанное 
пришельцамъ, разсѣяннымъ въ Понтѣ, Галатіи, Каппадокіи, 
Асіи и Виѳиніи (1 Петр. 1, 1). Въ посланіяхъ ап. Пввла 
встрѣчаемъ такія выраженія: такъ я повелѣваю по всѣмъ 
церквамъ, такъ бываетъ во всѣхъ церквахъ у святыхъ (1 Кор.
7, 17; 14, 33). Онъ посылаетъ къ коринѳянамъ Тимоѳея, чтобы 
онъ напомнилъ имъ о путяхъ во Христѣ, какъ онъ (Павелъ) 
учитъ вездѣ, во всякой церкви (1 Кор. 4, 17). Солунянъ 
Апостолъ называетъ подражателями церквамъ Божіимъ во 
Христѣ Іисусѣ, находящимся во Іудеѣ (1 Сол. 2, І4), о рим­
лянахъ пишетъ, что вѣра ихъ возвѣщается во всемъ мірѣ 
(Рим. 1, 8). Вся исторія ап. Павла показываетъ, какъ на­
стойчиво стремился онъ къ объединенію разсѣянныхъ по 
вселенной отдѣльныхъ церквей. Онъ всегда вдохновленъ 
идей единой Церкви, которую и желаетъ видѣть осуще­
ствленной (С. ЛѴеігзаскег.  Баз арозІоІізсЪе 2еі1а11ег, 8. 598. 
Сіг. О. Ноецп і ске .  Баз ІшіепсЬгізіепіит. 8. 251). Вновь 
основанныя церкви Апостолъ мыслитъ тѣсно связанными 
не только между собой, но и преимущественно съ древнѣй­
шей церковью Іерусалимской. Если язычники объединились 
съ іудеями въ духовномъ, то должны послужить имъ и въ 
тѣлесномъ (Рим. 15, 27). Но особенно замѣчательны тѣ мѣста 
посланій ап. Павла, гдѣ говорится о существованіи даже 
матеріальныхъ вспомоществованій между христіанскими об­
щинами. Такое матеріальное общеніе (хоіѴШѴіа) было какъ-бы 
нѣкоторымъ установленіемъ; вопросъ объ этомъ вспомоще­
ствованіи возникалъ при самомъ основаніи новыхъ общинъ, 
какъ можно видѣть изъ Гал. 2, 9—10: Іаковъ и Кифа и 
Іоаннъ, почитаемые столпами, подали мнѣ и Варнавѣ руку 
общенія, чтобы намъ идти къ язычникамъ, а имъ къ обрѣ­
заннымъ, только чтобы мы помнили нищихъ, что и старался 
я исполнить въ точности. И дѣйствительно, съ фактомъ 
благотворенія и взаимной помощи между церквами мы 
встрѣчаемся многократно (1 Кор. 16, 1—4. 2 Кор. 8, 11—19. 
Рим. 12, 13). У Апостола находимъ даже указаніе на упо­
рядоченіе сборовъ милостыни*, онъ по разнымъ церквамъ 
заводитъ одинаковые порядки въ сборѣ милостыни (2 Кор.
8, 1—4, 19—21; 9, 1—5. 12. Филип. 4, 10—12. 15. 18; Рим. 
15, 25—28. Дѣян. 11, 27—30). Ап. Павелъ постоянно желаетъ



—  139 —

несомнѣннаго признанія своей миссіонерской дѣятельности 
со стороны церкви іерусалимской (Дѣян. 21, 19 слл.) и ста­
рается собрать для нея на разныхъ мѣстахъ своего благо­
вѣствованія пожертвованія, причемъ пожертвованія въ поль­
зу іерусалимской церкви со стороны христіанъ изъ языч­
никовъ Апостолъ считаетъ даже какъ бы ихъ долгомъ 
(Рим. 15, 27).

Наконецъ, мы должны также отмѣтить, что на самыхъ 
первыхъ порахъ христіанской жизни имѣетъ мѣсто такъ на­
зываемый апостольскій соборъ. Павелъ и Варнава, вмѣстѣ 
съ нѣкоторыми другими, идутъ изъ Антохіи къ Апостоламъ 
и пресвитерамъ въ Іерусалимъ для разрѣшенія недоумѣній, 
возбужденныхъ нѣкоторыми пришедшими изъ Іудеи. Апо­
столы и пресвитеры со всею церковью разсудили, избравши 
изъ среды себя мужей, послать ихъ въ Антіохію съ Пав­
ломъ и Варнавою, именно: Іуду, прозываемато Варсявою, 
и Силу, мужей начальствующихъ (7)уОО|ХЗѴООС) между 
братьями, написавши и вручивши имъ слѣдующее: Апо­
столы и пресвитеры и братія находящимся въ Антіохіи, 
Сиріи и Киликіи братіямъ изъ язычниковъ и т. д. (Дѣян.
15, 1 — 31). Какъ смотрѣть на фактъ этого собора? Имѣлъ ли 
апостольскій соборъ какой-нибудь юридическій авторитетъ? 
Собирался ли онъ по какому-либо ранѣе составленному 
уставу? Очевидно, нѣтъ. Однако же соборъ рѣшаетъ во­
просъ, возникшій въ Антіохіи, и отправляетъ посланіе къ 
христіанамъ Антіохіи, Сиріи и Киликіи. Отношенія между 
церквами не регламентированы, но эти отношенія были. 
Церкви проникнуты были сознаніемъ своего соборнаго един­
ства въ Церкви Христовой и это сознаніе при первомъ 
представившемся случаѣ вылилось въ опредѣленную форму 
именно собора.

Вполнѣ понятно, что сношенія были особенно часты и 
даже регулярны въ церквахъ сосѣднихъ, такъ что какъ-бы 
намѣчались группы церквей. Это видно уже и изъ привѣт­
ствій апостола Павла. Въ посланіяхъ къ коринѳянамъ онъ 
шлетъ привѣтствіе и благословеніе всѣмъ святымъ по всей 
Ахаіи (2 Кор. 1, 1) и отъ всѣхъ церквей Асійскихъ (1 Кор.
16, 19). Говоритъ Апостолъ и о братьяхъ по всей Македо­
ніи (1 Сол. 4, 10) и о церквахъ галатійскихъ (1 Кор. 11, 1).

Протестантскіе ученые изслѣдователи особей во подчерки-



— 140 —

ваютъ обособленность и полную самостоятельность отдѣль­
ныхъ христіанскихъ общинъ, но нужно ли такъ настойчиво 
говорить о самостоятельности такъ настойчиво говорить о 
самостоятельности тамъ, гдѣ никто этой самостоятельности 
не ставилъ во главу своихъ религіозныхъ упованій. Рели­
гіознымъ упованіемъ была единая соборная Христова Цер­
ковь, единое церковное тѣло. При основаніи общины едва-ли 
и поднимался вопросъ о самостоятельности общины, о формѣ 
и нормѣ ея отношеній къ другимъ общинамъ, о порядкѣ 
управленія и т. под. Напротивъ, съ самаго начала всякая 
новая христіанская община становилась въ самыя тѣсныя 
отношенія къ другимъ, ранѣе основаннымъ, общинамъ. Не 
о самостоятельности общинъ, какъ мы уже видѣли, забо­
тился ап. Павелъ, а о неразрывной связи ихъ сь церковью 
іерусалимской. Разрывъ между христіанами изъ язычни­
ковъ и изъ іудеевъ Апостолъ мыслилъ величайшимъ не­
счастіемъ, которое онъ всячески старался предовратить (Сіг. 
С. ЛѴеігзаскег Баз арозІоІізсЬе Ьеііаііег. 88. 597—599). Въ 
міръ вступала не организація, подобная организаціи госу­
дарственной, но новый принципъ духовной жизни, прин­
ципъ любви, изливаемой на человѣчество Духомъ Святымъ. 
А при такомъ принципѣ жизни каждый другъ друга счи­
таетъ выше себя и не стремится прежде всего къ охраненію 
своей независимости и личной самостоятельности. Такъ и 
нужно представлять, взаимныя отношенія между христіан­
скими общинами апостольскаго времени. .Протестантскіе уче­
ные изслѣдователи, но нашему мнѣнію, гораздо больше 
заботятся о самостоятельности древле-христіанскихъ общинъ, 
чѣмъ заботились объ этомъ онѣ сами.

Въ начальный періодъ мужей апостольскихъ общеніе ме­
жду церквами никогда не прекращалось. Приведемъ нѣко­
торые факты. Еще въ первомъ вѣкѣ Климентъ, епископъ 
Римскій, пишетъ отъ лица всей римской церкви посланіе 
въ Коринѳъ, гдѣ произошли нѣкоторые безпорядки. Разу­
мѣется, никакихъ юридическихъ основаній, заключенныхъ 
въ какомъ-нибудь церковномъ кодексѣ правилъ, ни Кли­
ментъ, ни римская церковь не имѣли, но христіанская 
жизнь, жизнь Церкви Христовой никогда не идетъ по пути 
лишь юридическому. Посланіе Климента, какъ сообщаетъ 
церковный историкъ Евсевій Кесарійскій пользовалось боль-



—  141

шимъ уваженіемъ не только въ Коринѳѣ, но и въ сосѣд­
нихъ церквахъ: его читали даже всенародно (Церк. Исто­
рія, кн. 3, гл. 16, 2). Поликарпъ, епископъ Смирнскій, пи­
шетъ посланіе въ Филиппы. Игнатій Антіохійскій, на пути 
изъ Сиріи въ Римъ, своими устными бесѣдами и наставле­
ніями укрѣплялъ въ вѣрѣ и оберегалъ отъ еретиковъ хри­
стіанъ тѣхъ городовъ, чрезъ которые проходилъ (Евсевія 
Церк. Исторія, кн. 3, гл. 36). Нужно было-бы выписывать 
значительную часть посланій св. Игнатія, если-бы мы хо­
тѣли характеризовать сношенія и тѣсную взаимную связь 
христіанскихъ обшинъ того времени. Въ посланіи къ фила­
дельфійцамъ, смирнянамъ и къ Поликарпу св. Игнатій со­
вѣтуетъ имъ, напр., отправить посла въ Антіохію по по­
воду прекращенія тамъ гоненій, чтобы сорадоваться въ об­
щемъ собраніи (къ Филад. гя. 10, 1), чтобы онъ прославилъ 
тамъ неослабную любовь къ славѣ Божіей (къ Полик. гл. 
7, 2. Къ Смирн. гл. 11, 2) и поздравилъ ихъ съ тою ра­
достью, что у нихъ водворился миръ, возвратилось ихъ ве­
личіе и возстановилось ихъ малое тѣло — а(0|ХаТ6І0Ѵ (къ 
Смирн. гл. 11, 2. 3). А Поликарпу Игнатій пишетъ: „такъ 
какъ я... не могъ написать по всѣмъ церквамъ, то къ бли­
жайшимъ церквамъ напишешь ты, какъ знающій волю Бо­
жію, чтобы и они сдѣлали то же самое. Кто можетъ, по- 
слали-бы нарочныхъ, а другія—письма чрезъ посланныхъ 
тобоюа (гл. 8, 1). А объ обмѣнѣ писаніями выразительно 
свидѣтельствуетъ посланіе Поликарпа. „Вы и Игнатій, го­
воритъ Поликарпъ, писали ко мнѣ, чтобы, если кто пойдетъ 
въ Сирію, отнесъ ваши посланія, что я и сдѣлаю, если бу­
детъ удобное время, или самъ, или кого я пошлю. Письма 
Игнатія, присланныя намъ, и другія, имѣющіяся у насъ, мы 
послали вамъ, какъ вы требовали: они приложены къ этому 
посланію; изъ нихъ вы можете получить много пользы, ибо 
они содержатъ вѣру, терпѣніе и всякое назиданіе о Господѣ 
нашемъ*. (Посл. Поликарпа, гл. 13, 1—2).

Вполнѣ понятно, что факты всѣхъ этихъ посланій обу­
словлены были тѣмъ нравственнымъ авторитетомъ, кото­
рымъ обладали ихъ авторы, но очевидно, достаточно было 
общихъ моральныхъ связей, если Церковь для выраженія 
идеи своего единства не нуждалась въ искусственныхъ 
юридическихъ нормахъ. Не потому не было единой внѣш-



—  142  —

ней организаціи, что она будто*бы противна новозавѣтной 
идеѣ Церкви, какъ склонны представлять дѣло нѣкоторые 
изъ протестантскихъ ученыхъ, напр. Руд. Зомъ, а только 
потому, что въ дѣйствительности было единеніе болѣе глу­
бокое и тѣсное. Тѣ формы общенія церквей, которыя мо­
жно отмѣтить въ первыя времена бытія Церкви, больше 
свидѣтельствуютъ о проникновенности христіанъ идей еди­
ной Церкви, чѣмъ формы общенія позднѣйшаго, чисто фор­
мальнаго, юридическаго, бумажнаго. Недаромъ Тертулліанъ 
даже въ свое время, когда была полная церковная органи­
зація, говорилъ: „ единство Церкви доказывается общеніемъ 
мира, названіемъ братства и оказываніемъ (сопіеззегаііо) го- 
степріимства* (Бе ргаезсг. сар. 20, Мі^пе, РЬ, 1. 2, соі. 37 В). 
Очевидно, въ глазахъ Тертулліана единство церковное бо­
лѣе доказывалось фактическимъ единеніемъ церквей, чѣмъ 
какими-либо внѣшними организаціями. Общія вѣрованія и 
общія упованія побуждали христіанскія общины къ едине­
нію и внѣшнему, какъ это выражено въ „Ученіи двѣнад­
цати апостоловъ44: если вы въ безсмертномъ сообщники, на­
сколько болѣе въ смертныхъ (благахъ) (4, 8). Въ томъ же 
„Ученіи14 есть евхаристическая молитва, въ которой дважды 
въ поэтической формѣ выражается мольба о томъ, чтобы 
Господь Богъ собралъ Церковь Свою со всѣхъ концевъ 
міра, въ царство Свое. „Какъ сей преломляемый хлѣбъ былъ 
разсѣявъ на холмахъ и, будучи собранъ, сталъ единымъ, 
такъ да будетъ соединена Церковь Твоя отъ концевъ земли 
въ царство Твоеа. (9, 4) „Помяни, Господи, Церковь Твою, 
избавь ее отъ всякаго зла и усоверши ее въ любви Твоей, 
и собири ее отъ четырехъ вѣтровъ, освященную въ царство 
Твое, которое Ты уготовалъ ей44 (10, 5). Эти евхаристиче­
скія мольбы христіанъ нерѣдко переоцѣниваются. Именно, 
дѣлается заключеніе, будто по мысли христіанъ того вре­
мени, существо Церкви требуетъ единства лишь въ царствѣ 
Божіемъ (Нагпаск. Ргоіе&отепа, 8. 88). Но если принять во 
вниманіе, что въ то время христіанство дѣйствительно было 
разсѣяно небольшими общинами отъ края до края земли, 
то такая форма молитвы будетъ вполнѣ понятна. Христіа­
намъ того времени не могло даже и представиться, что мо­
жетъ скоро настать время, когда христіанская вѣра поко­
ритъ міръ и будетъ единая, даже внѣшне организованная,



—  143  —

христіанская Церковь. Это единство было, конечно, весьма 
желательнымъ; по скольку могли, христіане и стремились 
къ нему. Но полное осуществленіе внѣшне-организованнаго 
единства казалось еще чѣмъ-то весьма отдаленнымъ. Въ той 
же евхаристической молитвѣ обращаетъ на себя вниманіе 
то, что, хотя и говорится о разсѣянности Церкви, но гово­
рится именно о Церкви, а не о церквахъ. Видно, что хри­
стіане всѣ разсѣянныя по концамъ вселенной общины пред­
ставляли именно единой церковью. Наконецъ, необходимо 
еще отмѣтить, что въ той же молитвѣ рядомъ съ приведен­
ными словами рѣзко выражено свойственное первохристіан- 
ству эсхатологическое чаяніе скораго пришествія Христова 
и кончины міра, о чемъ и возносится мольба (10, 6). Если 
имѣетъ такъ скоро наступить кончина міра, то, конечно, 
мысль объ организаціи единой Церкви въ сознаніи христі­
анъ должна была отодвинуться на второй планъ. Вообще 
молитва „Ученія 12 апостоловъ^, по нашему мнѣнію, сви­
дѣтельствуетъ лишь о томъ, что христіане того времени не 
могли себѣ представить всей міровой исторической миссіи 
христіанства, но и по ихъ вѣрованію, Церковь, хотя и раз­
сѣянная, была едина.

Единство Церкви, какъ „братства^, выражено и въ по­
сланіи Климента римскаго къ коринѳянамъ. Это посланіе 
заканчивается молитвой не только о коринѳянахъ, но и о 
всѣхъ, которые повсюду призваны Богомъ. Климентъ про­
ситъ также сообщить о желаемомъ и вожделѣнномъ мирѣ 
и согласіи, чтобы и римская церковь могла порадоваться 
благоустройству коринѳянъ (65, 1 — 2. Сіг. А. Нагпаск. Бег 
егзіе КІетепзЪгіеі'. Вегііп 1909 8. 53).

Всѣ эти кратко указанныя нами свидѣтельства и факты древ­
нѣйшихъ временъ доказываютъ ту истину, что христіанамъ 
съ самаго начала не чужда была идея единой Церкви, какъ 
видимаго, историческаго существующаго общества Христо­
выхъ послѣдователей. Единая Церковь для христіанъ съ 
самаго перваго времени была не какимъ-либо умопостига­
емымъ предметомъ вѣры, а самымъ реальнымъ фактомъ. 
Ни о какой „невидимой" Церкви никто на училъ и никто 
въ нее не вѣрилъ (8сЬапг. Бег Ве̂ гій* бег КігсЬе. ТЬеоІо і̂зсЬе 
(ЗиагІаІзсЬгШ;, 1893, 8. 552). Объ единой видимой Церкви про­
повѣдовали св. апостолы, сами они основали единую Цер-



—  144  —

ковъ и съ самаго начала существовала та же единая Цер­
ковь. Отсутствіе или—сказать точнѣе—неполное развитіе и 
осуществленіе этого единства въ области церковно-право- 
ваго устройства нисколько не противорѣчило догматическому 
ученію объ единствѣ видимой Церкви, потомучто единство 
Церкви не есть прежде всего и исключительно единство 
организаціи, а есть единство жизни въ единомъ тѣлѣ, ожи­
вляемомъ Св. Духомъ.

Доц. Моск. Дух. Академ. Владиміръ Троицкій.

> У ' А



Первый всероссійскій единовѣрческій съѣздъ въ Петер-

Ж У Р Н А Л Ы  
№ №  5 и 6.

25 января.
I. Утреннее засѣданіе.
Предсѣдательствуетъ Высокопреосвященный Антоній, ар­

хіепископъ Волынскій* присутствуютъ преосвященные: Се­
рафимъ Кишиневскій, Кириллъ Тамбовскій, Анастасій Сер­
пуховскій, Владиміръ, бывшій Благовѣщенскій и Андро­
никъ Тихвинскій и члены съѣзда. Секретарскія обязанности 
исполняетъ священникъ Григорій Дрибинцевъ.

Были прочитаны журналы предыдущихъ засѣданій, въ 
которыхъ оказались нѣкоторые пропуски и неточности. По­
становлено: по исправленіи указанныхъ недостатковъ, пред­
ставить означенные журналы къ подписи.

Прибылъ преосвященный Тихонъ, епископъ Уральскій.
Священникъ Симеонъ Шлеевъ предложилъ вниманію со­

бранія свой докладъ „о благоустроеніи единовѣрческаго при­
хода^ и въ концѣ онаго „правила44 о благоустроеніи цер­
ковно-приходской жизни въ единовѣрческихъ приходахъ. 
„Правила44, по предложенію нредсѣдателя, были прочитаны 
полностію.

Виноградовъ (изъ Москвы) говорилъ о необходимости 
разсмотрѣть эти „правила" въ особой комиссіи.

Священникъ Гр. Дрибинцевъ прочелъ составленныя на 
Московскомъ Единовѣрческомъ Съѣздѣ 1909 года „Правила 
Соединеннаго Совѣта Московскихъ Единовѣрцевъ" и затѣмъ 
заявилъ, что, въ виду особой важности представленныхъ

*) Окончаніе,—См. „Г. Церкви44 м. апрѣль, стр. 91—105.
голосъ церкви. 10



—  146  —

о. С. Шлеевымъ правилъ, необходимо было бы ихъ отпеча­
тать отдѣльной брошюрой для ознакомленія съ ними чле­
новъ Съѣзда.

Преосвященный Серафимъ, епископъ Кишиневскій, ска­
залъ, что въ настоящее время въ Св. Сѵнодѣ разсматри­
вается уставъ для православныхъ приходовъ, который могъ 
бы послужить образцомъ и для проектируемыхъ о. С. Шле­
евымъ правилъ. Этотъ уставъ съ нѣкоторыми измѣненіями 
и дополненіями, примѣнительно къ особенностямъ церков­
но-приходскаго быта единовѣрцевъ, скорѣе могъ бы пройти 
чрезъ законодательныя учрежденія.

Если бы вы были раскольники, или иновѣрцы, сказалъ 
Владыка, то и въ составленіи „правилъ44 могли бы разсчи­
тывать на разрѣшеніе законодательными учрежденіями со­
всѣмъ особыхъ правилъ, но такъ какъ вы православные 
старообрядцы, то необходимо, чтобы ваши „правила44 не раз­
нились отъ устава общеправославныхъ приходовъ въ тѣхъ 
пунктахъ, которые подлежатъ утвержденію гражданской 
власти, иначе мало надежды на то, что вашъ уставъ будетъ 
утвержденъ.

Священникъ Сим. Шлеевъ заявилъ, что составленныя 
имъ правила не есть сколокъ съ раскольническихъ и сек­
тантскихъ, но что они составлены по образцу устава, пред­
ставленнаго въ свое время въ предсоборное присутствіе 
профессоромъ И. С. Бердниковымъ.

Предсѣдатель подтвердилъ сказанное преосвященнымъ Се­
рафимомъ о томъ, что въ настоящемъ видѣ уставъ едва-ли 
можетъ пройти: пункты, подлежащіе разсмотрѣнію Госу­
дарственной Думы, должны быть общіе съ сѵнодальною ре­
дакціей, а особенности единовѣрческихъ приходовъ должны 
пройти въ порядкѣ внутренняго управленія духовнаго вѣ­
домства.

Прибылъ преосвященный Веніаминъ, епископъ Гдовскій.
О необходимости избрать комиссію для разсмотрѣнія про­

ектируемаго устава говорятъ затѣмъ депутаты: Болдыревъ, 
Виноградовъ, авторъ устава священ. Сим. Шлеевъ и свящ. 
Гр. Дрибинцевъ*, послѣдній стоитъ за то, чтобы въ комис­
сію были выбраны представители отъ разныхъ мѣстностей 
Россіи, а не только отъ столицъ.

Постановлено: во время перерыва избрать комиссію изъ



—  147 —

12 лицъ духовенства и мірянъ и по два кандидата къ нимъ 
съ той и другой стороны. Въ 12 час. дня объявляется пе­
рерывъ.

Послѣ перерыва.
Объявляются результаты избранія въ комиссію по раз­

смотрѣнію приходскаго устава. Избранными оказались:
а) Отъ духовенства:

Предсѣдательствующій Преосвященный Серафимъ, епи­
скопъ Кишиневскій.

Члены Комиссіи: священ. Викт. Сальменскій (отъ Пермок., 
Уфимск., Вятск. и Екатѳринбург. епархій), священ. Владим. 
Серебровскій (отъ Казанск., Нижѳгород. и Самар.), священ. 
Григ. Шлеевъ (отъ Московск., Владим. и Калуж.), священ. 
Андр. Сосновскій (отъ Урала, Вятск. и Саратов.), священ. 
Сим. Шлеевъ (отъ С.-Петербурга), Протоіер. Іоан. Ивановъ 
(отъ Таврич. и Хѳрсонск.), священ. Клим. Букинъ (отъ 
Полоцк. Псков. и С.-Запад. епарх.), священ. Григ. Григо- 
ровскій (отъ „Стародубьяи).

в) Отъ мірянъ:
Я. Пашковъ (гор. Москва), А. Н. Шапошниковъ (Нижег. 

еп.), И. Ф. Звѣревъ (С.-Петерб.), В. П. Карповъ (Самар. 
еп.), Н. С. Смородинцѳвъ (Екатеринб.), Ф. А. Битовъ (гор. 
Иваново-Вознес.), А. Ф. Аверкіевъ (Тобольск. еп.), А. М. 
Дмитріевскій (Волын. еп.).

Возобновляются пренія по вопросу объ единовѣрческихъ 
благочинныхъ. За необходимость имѣть благочинныхъ изъ 
числа единовѣрческихъ священниковъ высказываются депу­
таты: И. Ф. Звѣревъ, Аникинъ, А. А. Панковъ, священ. 
А. Сырниковъ, священ. С. Шлеевъ, который говоритъ о 
томъ, какъ этотъ вопросъ рѣшенъ въ Предсоборномъ При­
сутствіи, и священ. Гр. Дрибинцевъ; послѣдній приводитъ 
на справку пожеланія о томъ же единовѣрцевъ разныхъ 
мѣстъ, выраженныя въ присланныхъ въ Подготовительную 
Комиссію бумагахъ.

Священникъ Г. Челпановъ и М. М. Диковъ высказыва­
ются за сохраненіе указа Св. Синода отъ 5 апрѣля 1845 г., 
причемъ первый допускаетъ избраніе благочинныхъ и изъ 
числа православныхъ священниковъ, сочувствующихъ Еди­
новѣрію.

10*



— 148 —

Протоіерей Д. Александровъ говоритъ о томъ., что по точ­
ному смыслу указа 1845 года благочинные не избираются, 
а назначаются епископомъ изъ среды единовѣрческаго ду­
ховенства.

М. Н. Виноградовъ и свящѳн. Гр. Григоровскій высказы­
ваются за расширеніе рамокъ указа 1845 года, причемъ 
послѣдній замѣчаетъ, что желанія нѣкоторыхъ единовѣр­
цевъ имѣть благочинныхъ и изъ числа православныхъ свя­
щенниковъ должны быть приняты во вниманіе. По желанію 
собранія секретаремъ былъ прочитанъ полностію указъ Св. 
Синода отъ 5-го апрѣля 1845 года.

Священникъ Широкихъ (Вятской епар.) сѣтуетъ по поводу 
отсутствія спеціальной „инструкціи*4 для благочинныхъ еди­
новѣрческихъ церквей.

Послѣ рѣчи Преосвященнаго Тихона, Епископа Ураль­
скаго, о томъ, какъ у него въ епархіи всѣ дѣла по Едино­
вѣрію разрѣшаются имъ при посредствѣ благочинныхъ изъ 
единовѣрцевъ и о желательности завести такой порядокъ 
вездѣ, Предсѣдатель ставить на голосованіе слѣдующіе во­
просы:

1) Едйновѣрческіе благочинные назначаются изъ среды 
единовѣрческаго духовенства; единовѣрческіе приходы не 
должны возбуждать ходатайствъ о назначеніи имъ благо­
чиннаго изъ среды православнаго духовенства.

Встаетъ большинство за эту формулу.
2) Въ тѣхъ епархіяхъ, гдѣ единовѣрческихъ церквей не­

много, или гдѣ изъ среды единовѣрческаго духовенства 
нельзя найти лицъ способныхъ занять эту должность, бла­
гочинными могутъ быть, по желанію единовѣрцевъ и право­
славные священники.

За эту формулу встаетъ большинство, но раздаются воз­
раженія; предлагается формула свящ. Сим. ПІлеева:

3) Въ тѣхъ епархіяхъ, гдѣ единовѣрческихъ церквей не­
много и некого назначить благочиннымъ изъ среды едино­
вѣрческаго духовенства, дѣлами единовѣрія вѣдаетъ самъ 
епархіальный архіерей непосредственно.

Принимается почти единогласно.
Миссіонеръ протоіерей Д. Александровъ внесъ слѣдующее 

особое мнѣніе: „для Оренбургской епархіи и для Сибири, 
гдѣ единовѣрческіе приходы раскинуты другъ отъ друга на



—  149  —

сотни верстъ и гдѣ имѣть особаго единовѣрческаго благо­
чиннаго нѣтъ возможности по громадности разстоянія, да и 
содержаніе такового обременительно,—разрѣшить епархіаль­
нымъ преосвященнымъ приписывать единовѣрческіе при­
ходы къ ближайшимъ православнымъ благочиннымъ, вну­
шивъ послѣднимъ чтобы, управляя единовѣрческими при­
ходами, православные благочинные руководились правилами 
и законами объ Единовѣріи. Протоіерей Дим. Алексан­
дровъ14.

Въ 2 часа послѣ пѣнія „Достойно есть44 предсѣдатель 
объявилъ утреннее засѣданіе закрытымъ.

И. Вечернее засѣданіе.
Кромѣ преосвященныхъ, бывшихъ и на утреннемъ засѣ­

даніи, присутствуютъ еще Сергій, архіепископъ Финлянд­
скій, и Никаноръ, епископъ Олонецкій. Засѣданіе откры­
вается въ 6 час. вечера.

Предсѣдатель Высокопреосвященный Антоній предложилъ 
собранію перейти къ обсужденію вопроса о благочинниче­
скихъ, епархіальныхъ и всероссійскихъ съѣздахъ.

О. Сим. Шлеевымъ былъ прочитанъ протоколъ по этому 
вопросу единовѣрческой комиссіи Кіевскаго Миссіонерскаго 
Съѣзда и общаго его собранія.

Постановили: присоединиться къ пожеланіямъ Кіевскаго 
Миссіонерскаго Съѣзда.

А. Дмитріевскій (Волынской епарх.) предлагаетъ свой про­
ектъ устава о всероссійскихъ православно-старообрядческихъ 
съѣздахъ.

Предсѣдатель предлагаетъ передать проектъ Дмитріев­
скаго въ комиссію по разсмотрѣнію приходскаго устава.

Передается.
Преосвященный Серафимъ, епископъ Кишиневскій, гово­

ритъ о необходимости имѣть при каждомъ епархіальномъ 
архіереѣ епархіальный единовѣрческій совѣтъ, который бы 
собирался по мѣрѣ накопленія дѣлъ и разбиралъ ихъ со­
вмѣстно съ епископомъ.

Предсѣдатель поставилъ на голосованіе вопросъ: жела­
тельны ли такіе совѣты.

За желательность епархіальныхъ единовѣрческихъ совѣ­
товъ собраніе голосуетъ единогласно.

За симъ епископъ Тихонъ Уральскій произнесъ рѣчь о



—  150 —

религіозно нравственномъ воспитаніи дѣтей въ семьяхъ и 
вообще о необходимости обратить серьезное вниманіе на 
воспитаніе христіанскихъ добродѣтелей въ средѣ мірянъ. 
Это подниметъ и иноческую жизнь въ монастыряхъ, ибо въ 
обители поступаютъ изъ міра люди еще въ семьяхъ духов­
но-разслабленные съ вкоренившимися въ нихъ грѣховными 
привычками.

Далѣе преосвященный доложилъ собранію о томъ, въ 
какомъ состояніи находится въ настоящее время ввѣренный 
ему Спасо-Преображенскій монастырь на Иргизѣ, о суще­
ствующей тамъ школѣ для подготовленія единовѣрческихъ 
клириковъ и о вліяніи этой школы и монастыря на окру­
жающее старообрядческое населеніе.

Собраніе благодаритъ преосвященнаго Тихона.
Священникъ Сим. Шлеевъ прочелъ докладъ „О всерос­

сійскомъ Братствѣ Единовѣрцевъ44. Докладчикъ предложилъ 
и проектъ устава этого Братства, но особенно не настаи­
валъ на его принятіи, такъ какъ, по его словамъ, Съѣзду 
предстоитъ одно изъ двухъ: или утвердить уставъ Брат­
ства, или положеніе о Всероссійскихъ Съѣздахъ.

О. Д. Александровъ дѣлаетъ справку о томъ, что хотя 
УІ отдѣлъ Прѳдсоборнаго Присутствія и одобрилъ проектъ 
о Всеросссійскомъ Братствѣ Единовѣрцевъ, но Кіевскій 
Миссіонерскій Съѣздъ отнесся къ сему отрицательно и при­
зналъ желательнымъ лишь открытіе епархіальныхъ брат­
ствъ (читаетъ по „Миссіон. Обозрѣнію*).

О. Сим. Шлеевъ, возражая о. Александрову, дополняетъ 
справку послѣдняго изъ „Церковн. Вѣдомостей* за 1908 г., 
стр. 1570 и предлагаетъ, несмотря но отказъ Кіевскаго Мис­
сіонерскаго Съѣзда взять на себя иниціативу ходатайства 
о Всероссійскомъ Братствѣ Е диновѣрцевъ, ходатайствовать 
объ учрежденіи Всероссійскаго Единовѣрческаго Братства.

Предсѣдатель спрашиваетъ, что желательно собранію,— 
комиссія ли при Св. Сѵнодѣ, Всероссійское Единовѣрческое 
братство, или Періодическіе Съѣзды.

Рѣшеніе этихъ вопросовъ постановлено отложить до пред­
ставленія комиссіей по разсмотрѣнію приходскаго устава 
своихъ заключеній.

Затѣмъ читается докладъ свящѳн. Сим. Шлеева „О древ­
немъ архіерейскомъ чиновникѣ41.



—  151  —

Докладчикъ предлагаетъ ходатайствовать предъ Св. Сѵ­
нодомъ о томъ, чтобы Преосвященные Епископы служили по 
этому, вновь напечатанному съ благословенія Св. Сѵнода 
святительскому служебнику въ единовѣрческихъ церквахъ.

Собраніе единодушно присоединяется къ этому предло­
женію о. С. Шлеѳва.

Пр е д сѣ д ате л ь:—„Принято11.
Объявляется въ 7 ч. 40 м. веч. перерывъ.

Послѣ перерыва.
Профессоромъ Н. Покровскимъ была предложена лекція 

о древней иконописи, иллюстрированная туманными сним­
ками съ древнихъ иконъ при помощи проекціоннаго фонаря.

Лекція почтеннаго профессора была прослушана съ глу­
бокимъ интересомъ и по окончаніи оной собраніе горячо 
благодарило Н. В. Покровскаго.

Архіепископъ Антоній дополнилъ лекцію профессора Н. В. 
Покровскаго рѣчью о преимуществахъ иконнаго стариннаго 
письма передъ новымъ — итальянскимъ и совѣтовалъ при­
сутствующимъ не увлекаться новыми вѣяніями въ области 
церковнаго искусства, но строго держаться старины.

Собраніе благодарило Владыку за добрые и полезные 
совѣты.

Пѣніемъ молитвы „Достойно есть44 засѣданіе закончилось 
въ 9 час. 45 мин. вечера.

Ж У Р Н А Л Ы
№№ 7 и 8.—

26 января.
I. Утреннее засѣданіе открылось подъ Предсѣдательствомъ 

Высокопреосвященнѣйшаго Архіепископа Антонія Волын­
скаго и въ присутствіи, кромѣ членовъ съѣзда, епископовъ: 
Серафима Кишиневскаго, Кирилла Тамбовскаго, Никанора 
Олонецкаго, Тихона Уральскаго, Анастасія Серпуховскаго, 
Андроника Тихвинскаго, Веніамина Гдовскаго и Владиміра, 
бывшаго Благовѣщенскаго.

Высокопреосвященнѣйшій Архіепископъ Антоній предло­
жилъ собранію въ докладахъ держаться уже принятаго по­
рядка: вначалѣ прочитывать постановленіе Кіевскаго Миссіо­
нерскаго Съѣзда, затѣмъ письменные доклады настоящаго



—  152 —

Съѣзда, по возбужденному вопросу, и далѣе—устные, на что 
Съѣздомъ и было выражено свое согласіе. Послѣ этого 
Предсѣдатель предложилъ Съѣзду перейти къ обсужденію 
вопроса о клятвахъ патріарха Макарія ібуб года.

Прежде чѣмъ приступлено было къ чтенію докладовъ по 
этому вопросу и ихъ обсужденію Высокопреосвященнѣйшій 
Архіепископъ Антоній обратился къ Съѣзду съ призывомъ 
мира, любви и спокойствія при ихъ обсужденіи: „гнѣвъ 
правды Божіей не содѣлываетъ".

Затѣмъ секретаремъ И. Гр. Шлеевымъ прочитано было 
изъ „Церк. Вѣдомостей" постановленіе Кіевскаго Миссіонер­
скаго Съѣзда о снятіи клятвъ соборовъ (Церк. Вѣд. 1908 г. 
1740).

По прочтеніи постановленія К. М. Съѣзда первый ораторъ 
Морозовъ указалъ въ своей рѣчи, что святители наши и Св. 
Синодъ имѣютъ возможность, безъ авторитета и голоса Во­
сточной Церкви, снять клятвы и дать единовѣрцамъ епи­
скопа, за подтвержденіемъ же сего слѣдуетъ обратиться къ 
В ысочайшей Волѣ.

Представитель старообрядцевъ часовеннаго безпоповскаго 
согласія А. Кузнецовъ обратилъ вниманіе Съѣзда на вели­
кое знаменательное, историческое его значеніе въ жизни 
старообрядцевъ. Послѣ того, какъ клятвы соборовъ 1656-66 
и 67 г.г., по ходатайству настоящаго Съѣзда, Св. Синодомъ 
будутъ сняты, то разрушится двухъ-вѣковая преграда разъ­
единенія насъ съ вами; онъ говорилъ, что старообрядцы 
только въ этомъ случаѣ соединятся съ Православною Цер­
ковію, такъ какъ, по ихъ глубокому убѣжденію и по сви­
дѣтельству науки въ лицѣ профессора Каптерева, Нильскаго 
и Филиппова, клятвы, по духу того времени, соборами по­
ложены на обряды и служатъ главнымъ разъединеніемъ 
насъ съ вами. Въ послѣдующее время старообрядчество въ 
лицѣ инока Никодима ходатайствовало черезъ князя Потем­
кина о снятіи вышеозначенныхъ клятвъ, тѣмъ самымъ по­
казывая, что клятвы соборовъ лежатъ на обрядахъ и ихъ 
держателяхъ и что поэтому одно изъ главныхъ условій воз­
соединенія старообрядчества съ Православною Церковію— 
снятіе клятвъ соборовъ: тогда рухнетъ стѣна, раздѣляющая 
старообрядцевъ отъ церкви44.

Предсѣдатель Съѣзда Высокопреосвященнѣйшій Антоній



—  153 —

въ виду историческаго, великаго и святого значенія этого 
дня, когда представителемъ, внѣцерковнаго старообрядчества 
первый разъ мирно ведется обсужденіе съ нами и высказывает­
ся желаніе присоединиться къ Православной Церкви, пред­
ложилъ Съѣзду прославить столь знаменательный день мо­
литвою: „о Тебѣ радуется обрадованная всякая тварьи, ко­
торую съ высокимъ воодушевленіемъ собраніе Съѣзда и про­
пѣло.

Съ докладомъ о необходимости снятія клятвъ собора съ 
старыхъ обрядовъ и ихъ держателей выступилъ священникъ 
о. Симеонъ Шлеѳвъ. Въ своемъ докладѣ о. Шлеевъ дока­
зывалъ, что клятвы собора 1656 года положены на обряды 
и ихъ держателей, съ распространѳніемь оныхъ клятвъ и 
на православныхъ, содержащихъ старые обряды. Въ заклю­
ченіе своего доклада о. Сим. Шлеевъ предложилъ 
Съѣзду православныхъ старообрядцевъ присоединиться къ 
ходатайству предъ Св. Синодомъ о снятіи клятвъ и пори­
цаній съ старыхъ обрядовъ и ихъ держателей, дабы успо­
коить совѣсть мятущихся и найти успокоеніе въ присоеди­
неніи къ Св. Православной Церкви, тѣмъ болѣе, что починъ— 
ходатайство такого рода было сдѣлано на Кіевскомъ Мис­
сіонерскомъ Съѣздѣ и въ УІ отдѣлѣ Предсоборнаго При­
сутствія самими іерархами Православной Церкви и право­
славными миссіонерами: покойнымъ нынѣ прот. Крючковымъ 
и священ. Александровымъ, чему свидѣтелями ихъ подписи.

Послѣ перерыва, на поставленный Предсѣдателемъ Съѣз­
да вопросъ, согласенъ ли настоящій- Съѣздъ православныхъ 
старообрядцевъ съ постановленіемъ Кіевскаго Миссіонерска 
го Съѣзда о снятіи клятвъ собора, попросили слова право­
славные миссіонеры.

Первый—священникъ миссіонеръ Козловъ прочиталъ до­
кладъ протоіерея Крючкова о клятвахъ соборовъ 1657—66 
и 67 годовъ и приложилъ записку по этому вопросу Прео­
священнаго Назарія.

Въ докладахъ какъ перваго священника-миссіонѳра Ко­
злова, такъ и второго священника-миссіонера Александрова, 
которые, имѣя въ виду преимущественно соборъ 1667 года, 
а не 1656 года, о которомъ говорилъ предыдущій доклад­
чикъ священ. о. С. Шлеевъ, доказывалось обратное и про­
водился тотъ взглядъ, что клятвы соборовъ лежатъ на хули-



154 —

тѳляхъ Православной Церкви, содержащихъ старые обряды, 
а не на самыхъ обрядахъ и ихъ содержащихъ, находящихся 
въ единеніи и покорности Православной Церкви. Въ концѣ 
преній Предсѣдателемъ Съѣзда была предложена слѣдую­
щая формула, которая и была принята подавляющимъ боль­
шинствомъ голосовъ Съѣзда:

Просишь Св. Синодъ о томъ, чтобы онъ благоволилъ опре­
дѣлитъ слѣдующее', старые и исправленные чины признаетъ 
вслѣдъ за бывшими ранѣе опредѣленіями Архипастырей ра­
вночестными и православными, но если-бы кто изъ держа­
щихъ старые чины продолжалъ думать, будто на него по­
ложены и на немъ тяготѣютъ за одно только содержаніе 
сихъ чиновъ проклятія духовныхъ писателей, греческихъ па­
тріарховъ > или даже какого либо собора: то таковую клят ­
ву мы снимаемъ и ни во что вмѣняемъ, оставляя и под­
тверждая ее только на тѣхъ, кто ради разности въ чинахъ 
проклинаетъ Св. Церковь. Когда будетъ въ Россіи соборъ, то 
будемъ просить о подтвержденіи сего нашего опредѣленія; о 
томъ же будемъ просить и Восточныхъ Патріарховъ*.

II. Вечернее засѣданіе открылось подъ Предсѣдательствомъ 
Высокопреосвященнѣйшаго Архіепископа Антонія Волынскаго; 
помимо перечисленныхъ Владыкъ, бывшихъ на утреннемъ за­
сѣданіи, присутствовали: Высокопреосвященнѣйшіе Сергій, 
Архіепископъ Финляндскій, и Арсеній, Архіепископъ Новго­
родскій,—Епископъ Серафимъ Кишиневскій отсутствовалъ. 
Разсматривался § 6 программы о мѣропріятіяхъ привлеченія 
старообрядцевъ въ лоно Православной Церкви.

Свящеа. Нижегород. ѳпарх. Влад. Серебровскій указалъ 
на печальное положеніе бѣглопоповствующихъ въ Нижего­
род. епархіи и на очеаь успѣшное уловленіе ихъ въ раз­
личные старообрядческіе толки и секты. Эго, по мнѣнію до­
кладчика, зависитъ оть стѣснительныхъ мѣръ единовѣрцамъ, 
которыя предпринимаются Епархіальнымъ начальствомъ яко­
бы въ огражденіе своихъ православныхъ (оффиціально ста­
рообрядцы числятся православными) отъ уловленія въ еди­
новѣріе.

Съѣздъ единогласно постановилъ ходатайствовать предъ 
Св. Синодомъ о безпрепятственномъ разрѣшеніи принимать 
на таинства исповѣди и св. причащенія старообрядцевъ (въ



—  155  —

частности о которыхъ шла здѣсь рѣчь—спасова-согласія), 
хотя-бы они и записаны были въ православныхъ книгахъ.

О. Сушковъ высказалъ, что въ Екатеринбургской епархіи 
старообрядцевъ—часовеннаго толка насчитывается до 60000  
челов., которые, сознавая свое печальное положеніе, стре­
мятся къ принятію священства: одни переходятъ въ австрій- 
щину, нѣкоторые охотно пошли бы въ единовѣріе, но вы­
ставляютъ главнымъ препятствіемъ клятвы и неимѣніе еди­
новѣрческаго епископа.

Рѣчи ораторовъ: Кузнецова, Сѣдова, Карякина и Акци­
петрова, въ виду затрогиваемаго ими въ своихъ рѣчахъ 
вопроса о клятвахъ, постановленіе о которыхъ въ утреннемъ 
засѣданіи состоялось, были Предсѣдателемъ Съѣзда остана­
вливаемы.

Православный мисс. прот. Д. Александровъ въ своей рѣ­
чи старался уменьшить среди остальныхъ мѣръ привлеченія 
старообрядцевъ въ Церковь значеніе снятія клятвъ и пред­
лагалъ поѣхать съ нимъ въ Сибирь и за-Уралье и здѣсь 
убѣдиться, что старообрядцы не идутъ въ Православную 
Церковь не изъ за клятвъ, а изъ за другихъ причинъ. Въ 
числѣ мѣропріятій имъ указаны были: устройство едино­
вѣрческихъ церквей, изданіе миссіонерскаго доступнаго жур­
нала, распространеніе книгъ, брошюръ и листковъ противо- 
раскольническаго содержанія.

О. С. Шлѳѳвъ, вопреки предшествующему оратору, дока­
зывалъ, что въ Сибирь и за-Уралье единовѣрцамъ ѣхать не­
зачѣмъ, что они живутъ со старообрядцами въ Россіи '/а 
сотни лѣтъ и сами вышли и выходятъ изъ старообрядцевъ, 
и что главною причиною раздѣла ихъ съ Православною Цер* 
ковію послужили и сейчасъ служатъ клятвы, и что снятіе 
клятвъ необходимо,—и Св. Синодъ сдѣлалъ бы богоугодное 
дѣло, если-бы отнесся къ этой духовной нуждѣ со всѣмъ 
вниманіемъ; чтобы убѣдить единовѣрцевъ въ противномъ 
для этого мало миссіонерскихъ увѣщаній, раздававшихся 
здѣсь,—единовѣрцы миссіонерскія увѣщанія болѣе всѣхъ 
другихъ слышали. Св. Синодъ могъ бы пригласить для 
разрѣшенія историческаго вопроса о бывшихъ клятвахъ 1656 
и 1657 г.г. ученую комиссію.

Затѣмъ, въ числѣ прочихъ мѣропріятій, указанныхъ до­
кладчикомъ священ. о. Шлеевымъ, важнѣйшія: необходимо



—  156  —

возвышать сознательное отношеніе единовѣрцевъ къ вѣрѣ 
Христовой, для чего необходимо устраивать школы съ еди­
новѣрческими обычаями, внѣбогослужебныя чтенія и бесѣды 
литургическаго характера съ объясненіемъ обрядовъ и бого­
служебныхъ чиновъ,—открывать библіотеки съ книгами ду­
ховно-нравственнаго содержанія и распространять безплатно 
брошюры и листки, издавать единовѣрческій журналъ съ 
особымъ въ немъ миссіонерскимъ отдѣломъ. Всѣ эти поже­
ланія свящ. С. Шлеева Съѣздъ подавляющимъ большин­
ствомъ принялъ.

Далѣе, Епископъ Олонецкій Преосвященный Никаноръ, 
въ числѣ мѣропріятій для привлеченія старообрядцевъ въ 
лоно Православной Церкви, посовѣтовалъ всемѣрно заботить­
ся о соблюденіи въ православныхъ храмахъ древнихъ цер­
ковныхъ напѣвовъ, строгой уставности, истовыхъ поклоновъ 
и крестнаго знаменія.

Свящѳн. Влад. Серебровскій просилъ Съѣздъ присоеди­
ниться къ ходатайству предъ Св. Синодомъ объ изданіи 
разъясненія истинности и равночестности старыхъ обрядовъ 
и чиновъ съ новыми Христовой Церкви.

На это Съѣздъ изъявилъ свое согласіе.
Священникомъ о. Григоріемъ Дрибинцевымъ былъ прочи­

танъ Съѣзду докладъ объ образованіи единовѣрчеснаго фонда, 
цѣль котораго—помощь бѣднѣйшимъ единовѣрческимъ при­
ходамъ. Для привлеченія средствъ въ фондъ докладчикъ 
указалъ на еженедѣльные тарелочные, годовые по подпи­
снымъ листамъ и о/оо/0 отчисленія съ церковныхъ доходовъ. 
Для болѣе детальной разработки и выработки устава Съѣздъ 
постановилъ передать докладъ о. Григорія въ комиссію съ 
тѣмъ, чтобы она дала свой отзывъ.

Предсѣдатель Съѣзда обратился съ рѣчью, въ которой 
просилъ духовныхъ отцовъ Съѣзда увѣщавать прихожанъ и 
самимъ стремиться къ уничтоженію языческихъ погребаль­
ныхъ тріумфовъ (возложеніе вѣнковъ на гробъ покойнаго, 
украшеніе могилъ богатѣйшими памятниками и пр.), а ста­
раться располагать другъ друга къ пожертвованіямъ на 
построеніе Божіихъ храмовъ хотя бы по завѣщаніямъ.

Такое пожеланіе Высокопреосвященнѣйшаго Архіепископа 
Антонія Волынскаго, являясь однимъ изъ лучшихъ средствъ



—  157 -

усиленія фонда, Съѣздомъ было принято съ большою бла­
годарностію.

Въ концѣ засѣданія говорилъ князь А. А. Ухтомскій объ 
улучшеніи положенія пѣвчихъ въ единовѣрческихъ церквахъ 
и давалъ объясненіе термина „новообрядческаго44, за кото­
рый въ прошедшее засѣданіе получилъ нареканія отъ мис­
сіонеровъ. Этотъ терминъ, по объясненію князя Ухтомскаго, 
онъ употребилъ въ отношеніи не того богослужебнаго чина, 
который утвердился по книгамъ патріарха Никона, но въ 
отношеніи того безчинія, которое въ настоящее время суще­
ствуетъ во многихъ городскихъ и домовыхъ церквахъ. Съѣздъ 
благодарилъ князя А. А. Ухтомскаго за его разъясненіе.

Въ 10 часовъ вечера Предсѣдатель Съѣзда Высокопрео­
священнѣйшій Архіепископъ Антоній Волынскій закончилъ 
засѣданіе общимъ пѣніемъ молитвы „Достойно есть44 и Ар­
хипастырскимъ благословеніемъ присутствовавшихъ.

Ж У Р Н А Л Ы .

№№ 9 и 10
27 января.

I. Засѣданіе утреннее съ 12 час. дня.
Засѣданіе открыто Предсѣдателемъ Высокопреосвященнѣй­

шимъ Антоніемъ, въ присутствіи епископовъ: Веніамина 
Гдовскаго, Владиміра бывшаго Благовѣщенскаго, Анастасія 
Серпуховскаго, Андроника Тихвинскаго и членовъ съѣзда. 
Заслушано предложеніе старосты Никольской единовѣрче • 
ской церкви Звѣрева о выраженіи благодарности Его Высоко­
превосходительству оберъ-прокурору Св. Сѵнода В. К. Саб­
леру за его ревностное и любовное отношеніе къ съѣзду, 
высказанное имъ своимъ посѣщеніемъ и предоставленіемъ 
помѣщенія съѣзду. Предложеніе принято единогласно и по­
становлено: послать депутацію изъ 5 священниковъ и 5 мі­
рянъ, каковой и поручить выразить признательность Г. Оберъ- 
Прокурору.

Петербург. депутатъ о. Алексѣй Шеляпинъ ходатайство­
валъ предъ съѣздомъ отъ имени Петербургскихъ Едино­
вѣрцевъ о переименованіи Никольской Единовѣрческой цер­
кви въ Спасо-Преображенскій Никольскій Соборъ, съ устрой­
ствомъ при немъ штатной протоіерейской вакансіи, а свя-



-  158 —

щенника о. Симеона Шлеева въ протопопы сего собора. 
Предсѣдатель съѣзда доложилъ о другомъ такого рода хо­
датайствѣ, а именно о возведеніи Московской Свято-Троиц­
кой Единовѣрческой церкви въ соборъ и объ устройствѣ при 
ней штатнаго протоіерейскаго мѣста. Собраніе единогласно 
просило Предсѣдателя возбудить эти оба ходатайства предъ 
высшею властью.

Полковникъ Богдановскій (Петербургъ) въ числѣ мѣръ 
къ привлеченію старообрядцевъ въ лоно Православной Цер­
кви предложилъ, чтобы единовѣрческому духовенству была 
разрѣшена свободная проповѣдь среди какъ иновѣрцевъ, 
такъ и православныхъ и чтобы принятіе въ Православную 
Церковь иновѣрцевъ совершалось по чину древнихъ по- 
требниковъ.

Г. Новиковъ въ числѣ мѣръ привлеченія старообрядцевъ 
(Ярославской губ.) въ лоно Православной Церкви проектиро­
валъ обратить вниманіе на подготовку священниковъ къ па­
стырству, чтобы священники вели проповѣдь въ духѣ мира и 
любви и обращались съ теплымъ словомъ къ старообрядцамъ.

О. Варсонофій (архимандр. Новгород. епарх.) по тому же 
вопросу выразилъ ту мысль, что необходимо обратить вни­
маніе на убѣжденіе и проповѣдь начетчиковъ и къ нимъ и 
цѣлой ихъ паствѣ обратить свою проповѣдь въ духѣ любви, 
кротости и смиренія, и, главнымъ образомъ, въ тотъ мо­
ментъ, когда среди старообрядцевъ идутъ богословскіе споры, 
такъ какъ доброе слово обращенное къ нимъ въ этотъ мо­
ментъ скорѣе можетъ примирить съ Церковью.

По вопросу, затронутому тремя послѣдними ораторами, 
постановлено принять къ руководству и свѣдѣнію, а по до­
кладу г. Богдановскаго возбудить ходатайство; дальнѣйшія 
пренія Предсѣдатель объявилъ законченными.

Прочитаны журналы засѣданія №№ 5 и 6, указаны необ­
ходимыя исправленія. Протоіерей Александровъ вновь вы­
разилъ желаніе по вопросу о приходѣ подать отдѣльное 
мнѣніе.

О. Сим Шлеевъ по предложенію Предсѣдателя читаетъ 
тѣ исправленія, какія внесла приходская комиссія въ его 
проектъ о приходѣ и выработанныя имъ положенія объ упра­
вленіи такового.

Проф. Н. А. Заозерскій указалъ, что предлагаемыя пра-



—  159  —

вила не есть что-либо новое, а являются тѣми правилами и 
преданіями, кои не всюду записаны, но имѣются въ созна­
ніи прихожанъ по руководству въ жизни. Настоящая ко­
миссія только эти правила просмотрѣла, исправила и согла­
совала съ В ысочайшими указами и постановленіями объ 
единовѣрцахъ (напр. 1845 года). Докладчикъ продолжаетъ 
читать правила, тѣ параграфы, кои намѣчены къ исправле­
нію. При чемъ заявилъ, что въ указанныхъ правилахъ, въ 
вопросѣ о церковномъ имуществѣ, слово Церковь, какъ распо­
рядительная единица, понимается* въ смыслѣ собранія вѣ­
рующихъ даннаго прихода и имѣющихъ право голоса на 
собраніяхъ.

Рѣшеніе вопроса о принятіи устава въ цѣломъ оставлено 
открытымъ и перенесено на обсужденіе дальнѣйшаго, имѣю­
щагося состояться засѣданія.

Въ 2 часа дня собраніе объявлено закрытымъ.
II. Вечернее засѣданіе.
Послѣ молитвы Св. Духу Предсѣдателемъ съѣзда Высоко­

преосвященнымъ Антоніемъ засѣданіе объявлено открытымъ 
въ 6 часовъ вечера въ присутствіи архіепископовъ: Сергія 
Финляндскаго, Арсенія Новгородскаго, епископовъ: Сера­
фима Кишиневскаго, Кирилла Тамбовскаго, Тихона Ураль­
скаго, Владиміра бывшаго Благовѣщенскаго, Андроника 
Тихвинскаго, Анастасія Серпуховскаго, Веніамина Гдовскаго, 
Геннадія Балахнинскаго и членовъ съѣзда.

Секретарь М. Т. Ивановъ прочиталъ докладъ Кіевскаго 
съѣзда и Предсоборнаго присутствія по вопросу объ едино­
вѣрческомъ епископѣ. По выслушаніи его, обсужденій не было. 
О. Симеонъ Шлеевъ по этому же вопросу сдѣлалъ свой до­
вольно обширный докладъ, который имѣетъ быть приложенъ 
къ трудамъ Съѣзда. Обсужденій по существу не происхо­
дило и объявленъ перерывъ на 20 минутъ. По возобновле­
ніи засѣданія Предсѣдатель прочелъ формулу, предложен­
ную о. Сим. Шлеевымъ въ цѣляхъ болѣе скораго рѣшенія 
вопроса о епископахъ.

Проф. Н. А. Заозерскій сдѣлалъ докладъ по вопросу объ 
единовѣрческомъ епископѣ въ смыслѣ желательности тако­
вого не столько для самихъ единовѣрцевъ, сколько для Свя­
тѣйшаго Правительствующаго Сѵнода. Преосвященный епи­
скопъ Анастасій Серпуховскій въ своей рѣчи заявилъ, что



160  —

учрежденіе отдѣльной единовѣрческой каѳедры излишне. 
Св. Православная Церковь съ любовію приняла въ свое лоно 
отпадшихъ чадъ ея. Церковь есть едина, а посему и епи­
скопъ долженъ быть одинъ. Епископъ Анастасій закончилъ 
словами приснопамятнаго митрополита Филарета: „Братія, 
Вы единовѣрны намъ, а мы единовѣрны вамъ: а учрежденіе 
отдѣльнаго единовѣрческаго епископа послужитъ средостѣ- 
ніемъ между нами и вами*. Затѣмъ Предсѣдатель Съѣзда 
предложилъ собранію: или выслушать дальнѣйшихъ орато­
ровъ, или же просить о.’ Сим. Шлеева формулировать свое 
предложеніе. Но рѣшеніи этого вопроса, собраніе согласи­
лось на послѣднее. Тогда о. Сим. Шлѳѳвъ прочиталъ свою 
формулу: „просить Святѣйшій Сѵнодъ устроить при Св. Сѵ­
нодѣ совѣтъ Всероссійскаго Съѣзда единовѣрцевъ. Совѣтъ 
долженъ состоять изъ 30 членовъ, избранныхъ на 3 года на 
Всероссійскихъ Съѣздахъ. Совѣтъ этотъ или комиссія воз­
главляется единовѣрческимъ епископомъ, членомъ Святѣй­
шаго Правительствующаго Сѵноди. На мѣстахъ же едино­
вѣрцы подчиняются православнымъ епископамъ, при коихъ 
учреждаются совѣты епархіальныхъ единовѣрческихъ Съѣз­
довъ. При благочинномъ устрояется комиссія изъ духовен­
ства и мірянъ. Во главѣ прихода стоитъ приходскій совѣтъ 
изъ причта и мірянъ“. По выслушаніи этого предложенія, 
миссіонеръ о. Александровъ выражаетъ благодарность за 
таковое предложеніе о. Симеона Шлеева и всякія пренія 
по вопросу о епископѣ единовѣрческомъ считаетъ излиш­
ними. Предсѣдатель предложилъ Съѣзду высказаться, со­
гласны ли они съ формулой, предложенной о. Симеономъ 
Шлеевымъ. Съѣздъ высказался за принятіе единогласно 
этой формулы, вслѣдствіе чего Предсѣдатель Высокопрео­
священный Антоній заявилъ, что выслушивать остальные 
доклады по этому вопросу излишне и объявилъ вопросъ 
этотъ считать оконченнымъ.

Депутатъ Морозовъ заявилъ о желаніи помолиться и благо­
дарить Бога за спасеніе жизни Высокопреосвященнаго Ан­
тонія отъ грозившей ему опасности со стороны дерзкаго 
злоумышленника. Съѣздъ, выразивъ глубокое сочувствіе 
Высокопреосвященному, единогласно принялъ предложеніе 
Морозова. Высокопреосвященный выразилъ благодарность 
Съѣзду, приглашалъ желающихъ помолиться въ его подворье



161 —

ня 30 января сего года. Съѣздъ затѣмъ выбралъ изъ среды 
себя нѣсколько лицъ, которыхъ уполномочилъ подписать 
журналы Съѣзда. Послѣ чего собраніе объявлено закрытымъ.

Ж У Р Н А Л Ъ .

Л? 11.

28 января.

1. Утреннее засѣданіе.
Засѣданіе Съѣзда открылось въ 9Ѵ2 часовъ утра подъ 

Предсѣдательствомъ Высокопреосвященнѣйшаго Антонія,архі­
епископа Волынскаго, въ присутствіи іерарховъ: Анастасія 
Серпуховскаго, Андроника Тихвинскаго и Владиміра быв­
шаго Благовѣщенскаго, а равно и членовъ Съѣзда.

Въ началѣ засѣданія о. С. Шлеевымъ былъ прочитанъ 
разсмотрѣнный и исправленный комиссіей Съѣзда проектъ 
благоустройства единовѣрческаго прихода. Этотъ проектъ 
Съѣздомъ одобренъ и принятъ единогласно.

Затѣмъ былъ заслушанъ докладъ пѣвчаго Никольской гор. 
С.-Петербурга единовѣрческой церкви о ненормальномъ по­
ложеніи церковныхъ пѣвцовъ. Этотъ докладъ съ предлагае­
мыми имъ мѣрами улучшенія положенія пѣвцовъ также 
одобренъ и утвержденъ Съѣздомъ единогласно.

Далѣе о. С. Шлеевъ предлагаетъ Съѣзду проекты уста­
вовъ епархіальныхъ, и всероссійскихъ православно-старо­
обрядческихъ съѣздовъ,—проекты, разсмотрѣнные и одобрен­
ные въ особой комиссіи, по порученію Съѣзда. Единогласно 
уставы о съѣздахъ принимаются собраніемъ безъ всякихъ 
измѣненій и дополненій.

Однимъ изъ секретарей Ив. Гр. Шлеевымъ читается про­
токолъ предыдущаго собранія и послѣ незначительныхъ по­
правокъ протоколъ собраніемъ одобренъ.

Вслѣдъ затѣмъ прочитывается докладъ объ улучшеніи 
матеріальнаго положенія православно-старообрядческаго ду­
ховенства. Въ поясненіе къ нему Высокопреосвященнѣйшій 
Предсѣдатель Съѣзда говоритъ, что интересы православнаго 
духовенства, и пожеланія докладчика, поскольку они осуще­
ствимы, будутъ приняты во вниманіе. Собраніе присоеди­
няется къ мнѣнію доклада.

Потомъ членомъ комиссіи по изысканію средствъ на от­
крытіе высшаго богословскаго заведенія для православныхъ

11ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  162  —

старообрядцевъ читается докладъ о томъ, чтобы сборы съ 
приходовъ на это дѣло предварительно были обсуждены на 
приходскихъ и епархіальныхъ собраніяхъ. Съѣздъ согла­
шается. Вмѣстѣ съ тѣмъ принимается еще одно предложе­
ніе, по которому причты, въ виду обученія ими своихъ дѣ­
тей въ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ, не могутъ быть 
освобождаемы отъ общаго сбора въ пользу духовно-учебныхъ 
заведеній.

Попутно Высокопреосвященнѣйшій Антоній внесъ предло­
женіе просить Сѵнодъ о разрѣшеніи совѣту Съѣзда сдѣлать 
справки относительно сборовъ съ приходовъ въ епархіяхъ 
на учрежденіе высшей богословской школы для православ­
ныхъ старообрядцевъ.

Въ концѣ засѣданія въ собраніе прибылъ Г. Оберъ-Проку­
роръ Св. Сѵнода Владиміръ Карловичъ Саблеръ. Съѣздъ 
единогласно выразилъ ему свою благодарность за его уча­
стіе къ нуждамъ единовѣрія и за любезный пріемъ.

Въ отвѣтъ Г. Оберъ-Прокуроръ произнесъ къ Съѣзду рѣчь, 
въ которой благодарилъ Съѣздъ „за любовь и добрыя по­
желанія44, сожалѣлъ о томъ, что не могъ лично присутство­
вать въ собраніяхъ, такъ какъ былъ занятъ дѣлами перво­
степенной государственной важности, отстаивая церковную 
школу въ Государственномъ Совѣтѣ, гдѣ о ней шло сужде­
ніе. Свою продолжительную рѣчь Г. Оберъ-Прокуроръ закон­
чилъ слѣдующими словами: „отъ всего сердца еще разъ при­
ношу искреннюю благодарность за добрыя чувства, кото­
рыми весьма дорожу44. Все собраніе, какъ одинъ человѣкъ, 
вновь благодарило Г. Оберъ-Прокурора и пропѣло ему „мно­
гая лѣта44. Вслѣдъ за этимъ члены Съѣзда пропѣли молитву 
„Спаси Господи".

Въ заключеніе Высокопреосвященнѣйшій Антоній предло­
жилъ собранію избрать членовъ въ проектируемый совѣтъ 
Съѣзда отдѣльно отъ духовенства и отдѣльно отъ мірянъ.

Избраны отъ духовенства:
Священники: о. Сим. Шлеевъ (г. С.-Петербургъ), о. Гр. 

Шлеевъ (г. Москва), о. Алексан. Зеленинъ (Пермская губ.), 
о. Серебровскій (Нижегород. ен.), о. Сушковъ (Екатеринб. 
еп.), о. Лебедевъ Іоан. (Донская обл.), о. Сосновцевъ Андр. 
(Самар. еп.), о. Передниковъ Іоан. (Чернигов. еп.), о. Ря-



—  163  —

бовъ Іоан. (Вятской еп.), о. Тихоміровъ Алексій (г. Орен­
бургъ), о. Горяновъ Тѳрѳнт. (Херсон. еп), о. Семеновъ Никол. 
(Тобольск. еп.), о. Челпановъ Гавр. (Полоцк. еп.), о. Мар­
кинъ П. (Уфимск. еп.), о. Богословскій Алексѣй (г. Иваново- 
Вознесенскъ, Влад. г.).

Отъ мірянъ:
Звѣревъ И. Ф., кн. Ухтомскій А. А., Богдановскій М. А. 

(г. С.-Петербургъ), Сандинъ Г. И., Пашковъ Я. М., Мака­
ровъ П. В., Виноградовъ М. Н., Гурьяновъ В. П. (г. Москва), 
Кузьминъ И. И. (г. Самара), Смородинцевъ Н. С. (г. Ека­
теринбургъ), Оглоблинъ Н. С. (г. Вятка), Сергѣевъ А. Ф. 
(г. Нижній-Новгородъ), Осиповъ В. Д. (г. Кострома), Авер­
кіевъ А. Ф. (Тобольская губ.), Мельниковъ Н. А. (Саратов­
ская губ.).

Кромѣ того, въ кандидаты избраны:
а) отъ духовенства:

О. Крючковъ Пр. (г. С.-Петербургъ), о. Дрибингевъ Гр. 
(г. С.-Петербургъ), о. Костинъ Іоаннъ (Симбирск. еп.), о. Ман­
суровъ Мих. (г. Казань), о. Знаменскій Алексѣй (г. Рига).

б) отъ мірянъ:
Шапошниковъ А. Н. (Нижній-Новгородъ), Щепкинъ И. П. 

(Уфимская губ.), Новиковъ А. А. (Ярославская губ.), Голов­
нинъ (Тверская губ.), Мумриковъ П. И. (Владимірская губ.).

По предложенію нѣкоторыхъ членовъ собранія, Съѣздъ 
предположено закрыть въ воскресенье 29 января, закончивъ 
его торжественнымъ молебствіемъ, которое назначено въ 
3 часа дня.

Собраніе Съѣзда 28 января закончилось въ 12 час. дня 
молитвой. Члены Съѣзда, во главѣ съ Высокопреосвящен­
нѣйшимъ Антоніемъ, отправились въ Никольскую единовѣр­
ческую церковь, что на Николаевской улицѣ, гдѣ преосвя­
щеннѣйшимъ Веніаминомъ была отслужена панихида по 
всѣмъ подвизавшимся за единеніе церковное дѣятелямъ 
единовѣрія, начиная съ конца 18 вѣка.

11*



Вопросы миссіи въ свѣтской беллетри­
стикѣ.

Въ нашей беллетристикѣ послѣднихъ лѣтъ иногда встрѣ­
чаются произведенія, заслуживающія вниманія дѣятелей 
православной миссіи. Таковы, напримѣръ, разсказъ В. Гон­
чарова: „Новая секта14 и повѣсть 3. Гиппіусъ: „Сумасшедшая41.

Фабула небольшого разсказа В. Гончарова проста. Въ глу­
ши, на разстояніи не менѣе сорока верстъ отъ населенныхъ 
мѣстъ, пріютилась маленькая желѣзнодорожная станція. 
Обитатели ея люди православные и религіозные. По необхо­
димости лишенные церковныхъ службъ, они однажды заду­
мали пригласить на станцію священника изъ большой ка­
зачьей станицы, почти за 60 верстъ, и отслужить всенощ­
ную наканунѣ праздника Покрова Пресв. Богородицы. Со­
браны были, хотя и съ трудомъ, для этого деньги. Посланъ 
въ станицу и уполномоченный—Нестеровъ пригласить свя­
щенника и купить свѣчей, ладону...Къ пріѣзду священника 
служащіе произвели „генеральную приборку11 въ залѣ треть­
яго класса, гдѣ имѣла быть церковная служба, уставили въ 
правомъ углу св. иконы, убрали ихъ, зажгли предъ ними 
восковыя свѣчи и весь залъ освѣтили яркимъ огнемъ лампъ. 
Къ вечернему поѣзду народъ былъ въ полномъ сборѣ. Вотъ 
подошелъ поѣздъ. Показался Нестеровъ и пробѣжалъ въ 
контору начальника станціи.—„Ну, что, пріѣхали11?—спро 
силъ Ивановъ (начальникъ станціи).—„Нѣтъ! Говорятъ, надо 
служить въ станицѣ41...—Не пріѣхалъ?— „Не пріѣхалъ. Не 
взялъ десяти рублей. Вотъ и помолились! Эхъ ты, Господи, 
доля наша горькая! — слышались раздраженные голоса изъ 
толпы11... Въ это время къ начальнику станціи подошелъ всѣми 
уважаемый станціонный сторожъ—старикъ Ефимъ Злобинъ и 
громко проговорилъ: „господинъ начальникъ, дозвольте намъ 
всѣмъ такъ помолиться .. Церковную службу я хорошо знаю.



—  165  —

Я буду читать молитвы за священника и діакона. Потреб­
ныя книги всѣ есть14... И съ разрѣшенія Иванова Злобинъ 
впервые отправилъ всенощную, при умилительномъ пѣніи 
мѣстнаго „хорикаа пѣвчихъ, подъ руководствомъ Нестерова. 
Народъ остался весьма доволенъ. Въ другой разъ тотъ же 
Злобинъ совершалъ для станціонныхъ пасхальную утреню... 
Съ той поры на станціи всенощныя наканунѣ большихъ 
праздниковъ и воскресныхъ дней стали обычнымъ явлені­
емъ. Вскорѣ къ Злобину стали обращаться и съ другого 
рода просьбами: „Ефимушка, отецъ родной, поди отслужи 
панихиду, плакала стрѣлочница. Ребенокъ-то умеръ... и 
Злобинъ, уступая усиленнымъ просьбамъ, бралъ книгу въ 
руки, тихо шагая за стрѣлочницей14... Или: „отецъ родной, 
Ефимушка, проводи „молодѳнчика“ на кладбище, — приста­
валъ отецъ умершаго ребенка44... и Злобинъ, безъ шапки, 
съ книгою въ рукахъ, идетъ впередъ; за нимъ несутъ гро­
бикъ... „Упокой, Господи, душу усопшаго младенца"... Мо­
литва прочтена. Ефимъ большимъ крестомъ перекреститъ 
младенца, посыплетъ землей. Отецъ заколотитъ крышку 
гроба. Мать рыдаетъ, причитываетъ и черезъ нѣсколько 
времени всѣ на своихъ мѣстахъ, точно ничего не было... — 
На этомъ кончается первая половина разсказа.

Допустимъ, что все это снимокъ съ натуры и безъ при­
красъ. Допустимъ, что священникъ не отозвался почему ни- 
будь на сердечно-религіозный порывъ сердца станціонныхъ... 
Согласимся, что и Ефимъ Злобинъ не сдѣлалъ ничего противо­
церковнаго, такъ какъ-де ограничивался только чтеніемъ, и 
то по нуждѣ, молитвъ, положенныхъ по уставу священнику 
и діакону, но не возбраненныхъ для чтенія и мірянамъ, 
безъ какого-либо посягательства на спеціальныя права и 
обязанности священныхъ лицъ.-Болѣе того, назовемъ посту­
покъ станичнаго священника недостойнымъ званія пастыря 
и восхвалимъ жизнь Злобина, стяжавшаго всеобщую лю­
бовь и уваженіе. Не будемъ сѣтовать и на автора за его 
изображеніе ненормальныхъ отношеній со стороны нѣкото­
рыхъ пастырей къ долгу своего священнаго служенія: отъ 
такого изображенія можно ожидать только пользы для Цер­
кви... Но пожалѣемъ, что авторъ во второй половинѣ своего 
разсказа „пересолилъ^ и въ угоду властной модѣ сильно 
сгустилъ краски не въ пользу нашего духовенства.



— 166  —

— „Здравствуйте, начальникъ. Какъ васъ Господь милу­
етъ,—кричалъ священникъ изъ вагона второго класса сто­
явшаго на станціи поѣзда.

— Покорнѣйше благодарю, отецъ Петръ, — подходя къ 
вагону, здоровался Ивановъ.

— Ну что, начальникъ, какъ у васъ новая секта процвѣ­
таетъ?

— Какая новая секта?
— Какая, вы лучше меня знаете. Безпоповщина. Теперь 

только и разговоръ объ этомъ.
— Позвольте, отецъ Петръ, вы ошиблись! Это не у насъ 

вѣрно.
Раздался третій звонокъ.
— Да нѣтъ, начальникъ, не ошибся. Вонъ онъ, попъ-то 

вашъ, у звонка стоитъ. Не хорошо поступаете, отвѣчать 
будете.

Ивановъ, ухватившись обѣими руками за окна вагона, 
точно повисъ на немъ, желая объясниться со священникомъ, 
но поѣздъ уже взялъ полный ходъ".

Какая, повидимому, безобидная сценка!.. Но, когда всмо­
тришься въ нее пристальнѣй^ поразишься, до чего тонко 
она настраиваетъ читателя противъ священника. И это по­
стоянное и непріятно рѣжущее ухо слово: „начальникъ14, и 
ироническій упрекъ: „какъ у васъ новая секта процвѣта­
етъ?44... и толстый намекъ на то, что объ этой „безпопов­
щинѣ44 (?!...) только и разговоръ, разумѣй-де, въ духовномъ 
вѣдомствѣ.., и, наконецъ, мораль съ таинственной угрозой: 
„не хорошо поступаете, отвѣчать будете44!.. — какъ все это 
неприглядно рисуетъ православнаго пастыря душъ!.. По­
нятно, что авторъ хотѣлъ сказать этою сценкою читателямъ: 
смотрите, молъ, какъ пастыри утоляютъ духовную жажду 
пасомыхъ—и сами не ѣдутъ на призывъ и, пожалуй, изъ- 
за корысти и другимъ не даютъ вмѣстѣ помолиться; а чуть 
гдѣ народъ соберется безъ нихъ помолиться, сейчасъ бурю 
поднимутъ и, не разобравши въ чемъ дѣло, протрубятъ: 
„новая секта44... „безпоповщина14.., да затѣмъ по начальству 
и дѣльце пустятъ!..

Нужно-ли доказывать, что наше духовенство не такъ ужъ 
наивно и опрометчиво, чтобы смѣшать православіе съ „сек-



167  —

тою44, да еще на этой почвѣ инсинуировать предъ свѣтскими 
властями?!...

Какъ-бы въ оправданіе угрозы священника, вслѣдъ за 
отъѣздомъ послѣдняго, въ первомъ классѣ курьерскаго по­
ѣзда прибылъ на станцію „молодой чиновникъ въ формѣ 
путейскаго округа съ портфелемъ въ рукахъ44 и заявилъ 
„начальнику*, что пріѣхалъ „произвести слѣдствіе, по по­
воду новой секты...—Вотъ тебѣ, бабушка, и Юрьевъ день! 
Нечего сказать—помолились; не дай Богъ и ворогу44!..

— „Какъ твое имя, отчество и фамилія?—спрашивалъ чи­
новникъ Злобина въ квартирѣ послѣдняго и въ присутствіи 
начальника станціи Иванова.

— Ефимъ, по отцу Васильевъ, фамилія Злобинъ.
— Ты какой же будешь секты?—штундистъ, безпоповецъ 

или старовѣръ?
Злобинъ удивленно молчалъ. Но мало по-малу онъ по­

нялъ въ чемъ дѣло. Губы его затряслись. Онъ судорожно 
перебиралъ пальцами свою длинную, сѣдую бороду и при­
стальнымъ проницательнымъ взглядомъ окинулъ чиновника 
съ ногъ до головы. Чиновникъ это замѣтилъ. Молчаніе и 
взглядъ Злобина вывели его изъ терпѣнія.

— Смирно! Руки по швамъ,—закричалъ онъ.
Злобинъ сталъ во фронтъ. Онъ учащенно дышалъ. На 

лицѣ появились красныя пятна. Видимо, большихъ усилій 
стоило Злобину сдержаться.

— Какой секты? я спрашиваю. Религія твоя?
— Православный христіанинъ—глухо отвѣтилъ Злобинъ.
— Глаза, глаза опустить! Смирно! Руки по швамъ! Онъ 

ткнулъ пальцемъ въ грудь Злобина44...
Разсказъ кончается, какъ и слѣдовало ожидать отъ ав­

тора, увольненіемъ Злобина отъ службы. Такъ-де духовен­
ство почтило вѣрнаго сына православной Церкви! А между 
тѣмъ Злобинъ сила; пожелай онъ сказать толпѣ: „братцы, 
обижаютъ меня, помогите44—и вся толпа, какъ одинъ чело­
вѣкъ, кинулась-бы за нимъ въ огонь и въ воду", а то по­
жалуй и въ „новую секту44...

Мы вполнѣ соглашаемся со взглядомъ автора на вліяніе 
на народныя массы отдѣльныхъ изъ народной-же среды 
лицъ и, съ своей стороны, полагаемъ, что такими лицами, 
какъ жемчужиной, должны дорожить и духовенство, и свѣт-



168  —

скія власти. Воть почему мы и скорбимъ, что авторъ не 
сдѣлалъ главной темой своего разсказа именно этой мысли, 
а пустился въ тенденціозную обрисовку „начальства “, рабо­
лѣпствуя предъ модой въ явный ущербъ и правдѣ и до­
стоинству произведенія.

Несравненно глубже по мысли повѣсть 3. Гиппіусъ: „Су­
масшедшая44. Здѣсь предъ нами выступаютъ въ обыденной 
жизни люди двухъ совершенно противоположнымъ міровоз­
зрѣній. Съ одной стороны исправникъ Иванъ Васильевичъ, 
его сестра Клавдія изъ сельскихъ учительницъ и фельдшеръ 
Касьянъ Демьянычъ, а съ другой—жена исправника Вѣра 
Ивановна. Наиболѣе яркимъ выразителемъ убѣжденій пер­
вой категоріи лицъ является исправникъ. Выбывъ изъ уни­
верситета— „исторія тамъ одна вышла“ и, конечно, „идей­
ная14—онъ все-жѳ достаточно усвоилъ, какъ сказала-бы Ина 
Костровина:*) „здоровое направленіе... трезвыя идеи! На­
учно позитивныя... И отмѣнно-либеральныя!.., съ культомъ 
господъ профессоровъ и литературныхъ знаменитостей, осо­
бенно изъ тѣхъ, кто пострадалъ, хотя-бы только въ видѣ 
высылки въ Бологое... или въ Клинъ"!.. Въ немъ профес­
соръ—натуралистъ Грязевъ изъ семидесятниковъ нашелъ-бы 
для себя яраго, и, что особенно важно для Грязевыхъ, безот­
четнаго поклонника.., Одни только слова: „наука44, „культура44, 
„знаніе^... уже бросали исправника въ трудно объяснимый тре­
петъ, а при видѣ людей „науки" онъ послушно и богомоль­
но, иногда вопреки свидѣтельству собственнаго сознанія 
(„кажется мнѣ, что никакой у нея душевной болѣзни нѣтъ и 
не бывало^).., склонялся предъ ними, будь—то докторъ или 
фельдшеръ Касьянъ Демьянычъ, который, по его мнѣнію, 
также понялъ, что такое наука...

„Единой моей вѣрой было—гуманность, человѣколюбіе, по­
сильная жизненная помощь тому, кто нуждается въ свѣтѣ и 
въ хлѣбѣ44,—говорилъ исправникъ своему сосѣду на почто­
выхъ... Теперь принципъ гуманности, просвѣщенія торже­
ствовать начинаетъ. Все теперь въ эту сторону пошло. Слу­
чится съ кѣмъ изъ высшихъ поговорить — увидите... Чело­
вѣчество развивается. Культура, наука, знаніе — хоть мед-

*) Повѣсть П. Боборыкина: „Исповѣдники44. Вѣст. Европ. 1902 г. янв.—апр.



—  169

ленно, а дѣлаютъ свое дѣло. Люди стоятъ на прямомъ пути 
ко всеобщему счастію... На прямомъ,—хотя, можетъ быть, и 
не на торномъ. Еще придется потерпѣть... да все само со­
бой образуется, силою вещей. Замѣтьте: просвѣщеніе ши­
рится, угасаютъ суевѣрія, одно за другимъ; развивается 
разумъ, а съ нимъ разумное удовлетвореніе потребностей, 
уваженіе къ чужой личности во имя идеала человѣчности44...

Съ этой точки зрѣнія исправникъ видитъ „настоящій 
свѣтъ, возсіявшій на Руси44, напримѣръ, въ лекціяхъ фельд­
шера простому народу по гигіенѣ, а высшее призваніе жен­
щины полагаетъ въ исполненіи ею двухъ словъ: „учи да 
лечи44... Словомъ, онъ весь живетъ въ томъ періодѣ исканій 
Костровина, когда послѣдній еще избѣгалъ вопросовъ „сво­
его нутра“. Поэтому на религіозность, на посты, на молитву 
и проч... онъ смотритъ или какъ на суевѣріе, или какъ на 
ханжество, или даже какъ на „клерикальномъ44! Если онъ 
и признаетъ религію, то лишь какъ силу моральную, нрав­
ственную и притомъ не неизмѣняемую, а всегда прогрессиру­
ющую и въ этотъ видитъ ея истинный историческій смыслъ. 
Все остальное: догматы, обряды, богослужебный культъ...— 
онъ признаетъ суевѣріемъ, терпимымъ лишь въ цѣляхъ бу­
дущаго, когда силою вещей дѣло повернется „въ разумную 
сторону44, наприм., отъ вѣры въ безсмертіе личности къ 
вѣрѣ въ „естественное безсмертіе — въ дѣтяхъ44.—„Не слѣ­
дуетъ прямо оскорблять нѣкоторыхъ суевѣрій, — говоритъ 
онъ фельдшеру послѣ того, какъ послѣдній неудачно пред­
ложилъ народу въ предупрежденіе заразы отъ холеры вмѣ­
сто „молебна Владычицѣ44 и молитвеннаго вопля: „спаси 
Господь44!..—подумать лучше объ известкѣ...—Многое нужно 
обходить, осторожно ведя народъ впередъ, не отнимая пре­
ждевременно того, что они со временемъ бросятъ сами44...

Самъ-же исправникъ, если и ходитъ къ обѣднѣ, прича­
щается.., то только потому что „нельзя-же, знаете, у насъ 
все на виду, это ужъ извѣстный порядокъ44, да притомъ 
„всякій взрослый человѣкъ, которому приходится стоять въ 
Церкви, можетъ молиться въ душѣ, какъ ему угодно. Онъ 
только не долженъ оскорблять сосѣда требованіемъ принять 
его вѣрованіе... Наконецъ, надо понимать, что есть періодъ 
дѣтства въ жизни человѣчества44...

Впрочемъ, тамъ, гдѣ исправникъ самовластенъ, онъ не



—  170  —

признаетъ и такой постепенности отъ „суевѣрій въ разум­
ную сторону44, а дѣйствуетъ, какъ и фельдшеръ, сразу и въ 
достиженіи намѣченной цѣли не брезгуетъ никакими сред­
ствами.

— „Завтра я думаю идти къ обѣднѣ, съ Андрюшей. Буду 
его причащать, говоритъ Вѣра Ивановна своему мужу — 
исправнику.

— Причащать?! Нѣтъ, душа моя. Совершенно лишнее. 
Во-первыхъ, Андрюшино здоровье мнѣ дорого; не говоря 
уже о тѣснотѣ и духотѣ—вспомни, что тутъ приносятъ цѣ­
лую кучу неизвѣстныхъ ребятъ, а ложка одна... А далѣе, я 
нахожу, что никакихъ обрядовъ надъ нимъ исполнять, ни 
говорить съ нимъ о подобныхъ вещахъ теперь, пока онъ не 
можетъ сознательно ихъ принять, или отвергнуть—не слѣ­
дуетъ. Это, если хочешь, недобросовѣстное насиліе. Выро- 
стетъ онъ, — разумъ ему подскажетъ, что дѣлать. Его бу­
детъ воля14...

И ребенка насильно оторвали отъ матери, вліявшей на Ан­
дрюшу „нераціонально", и притомъ съ угрозой отдать его 
изъ дому... въ дѣтскій садъ—школу, которую намѣревалась 
открыть Клавдія...

Но этого было мало. Сперва въ Вѣрѣ Ивановнѣ стали 
замѣчать „усиленную чувствительность44, затѣмъ обнару­
жили „истеричность, взбалмошность и ненормальность44, пред­
лагали ей для излѳченія: „Четьи — Минеи почитать... или 
спрыснуть ее съ уголька44... и.., наконецъ, объявили ее „су­
масшедшей44!..

Попутно, предъ тѣмъ же сосѣдомъ на почтовыхъ, исправ­
никъ высказываетъ свой взглядъ и на наше духовенство... 
Въ повѣсти эти сужденія исправника и слѣдующія за ними 
но вопросамъ миссіи вставлены слишкомъ некстати; но безъ 
нихъ повѣсть была-бы не достаточно современной и поэтому 
авторъ и пришилъ ихъ.

„Да у насъ, знаете, и трудно клерикальностью (?!) осо­
бенно увлечься, говоритъ исправникъ своему спутнику. Со 
священниками мы живемъ въ эдакой житейской дружбѣ, 
семейно знакомы, всячески привыкаемъ къ нимъ; съ другой 
стороны, сказать вамъ правду, священники наши съ же­
нами — наименѣе культурная часть городского общества. 
Какъ-бы, что ли, неровня намъ немножко, и всѣ это чув-



—  171 —

ствуютъ, и они сами прежде всего, что имъ, конечно, дѣ­
лаетъ честь. Я, вы понимаете, не о барствѣ говорю, сами 
можете судить, а объ общемъ, что ли, уровнѣ умственнаго 
развитія. Оно и естественно: академисты тамъ и другіе, если 
по чисто ученой части—въ монахи идутъ, или, если умный 
даже и священникъ, понявшій моральное, нравственное зна­
ченіе религіи, ея истинный историческій смыслъ—(йіс!..), онъ 
сейчасъ въ деревню не пойдетъ, его мѣсто гдѣ-нибудь въ 
Петербургѣ; деревня еще до него не доросла, а тамъ онъ 
полезенъ. Къ намъ идутъ наши-же, большею частью изъ за 
хлѣба; поучится въ городѣ въ семинаріи, свой же братъ му­
жичокъ,—и готово. Пасетъ стадо понемножку. Въ догматахъ 
и въ прочемъ выученномъ крѣпокъ, разъяснить, коли ну­
жно, бабѣ, которая икона — Владимірская или Казанская — 
по воздуху шла, или которой изъ нихъ надо молебенъ слу­
жить отъ потери зрѣнія—можетъ; чего-же еще? Другъ друга 
они ионимаютъ съ мужикомъ, потому что до семинаріи-то 
вмѣстѣ парнишками раковъ ловили* такой батюшка не мудр­
ствуетъ, а потому въ православіи крѣпокъ, въ ересь его не 
свернешь. Вотъ недавно даже у насъ мужичка совсѣмъ про­
стого въ священники поставили, — въ свое же село. Онъ, 
правда, надѣла не имѣлъ, въ уѣздномъ училищѣ учился — 
не кончилъ,—такъ, перебивался кой чѣмъ; агентомъ отъ то­
варищества машинокъ Зингеръ былъ, все разъѣзжалъ по 
уѣзду; да со священниками нашими и сошелся, понемножку 
миссіонерить началъ, перенялъ у нихъ; вѣдь нашу сторону 
знаете, раскольниковъ у насъ—страхъ! Понравился нашимъ 
батюшкамъ, они и устроили ему какъ-то. Попитъ теперь въ 
селѣ—ничего14.

„Въ городѣ, конечно, пообразованнѣе немножко батюшки, 
да и понатерлись, а все таки, знаете, вродѣ этого. Оно для 
ихъ положенія и лучше. Спокойнѣе. Я такъ смотрю, что все 
это пока нормально и необходимо для будущаго, когда си­
лою вещей дѣло повернется въ разумную сторону44.

За-одно съ духовенствомъ иснравникъ рубитъ съ плеча и 
миссіонеровъ и высказываетъ свой взглядъ по модному во­
просу роста у насъ раскола и сектъ.

„Вотъ говорилъ я вамъ о нашей губерніи: у насъ рас­
кола, и штунды’, и молоканъ, и другихъ разныхъ сектъ — 
видимо—невидимо; однако, теперь уменьшается. Отчего? Ду-



—  172  —

маете, отъ миссіонерства? Ничуть. Кого тамъ миссіонеръ 
нашъ обратитъ, и куда? Развѣ какого-нибудь, кому неудобно 
въ сектѣ оставаться, по дѣламъ, что-ли. А уменьшаться 
стало силою вещей. Вѣтеръ съ другой стороны подулъ. 
Прежде, бывало, имъ всякое выслѣживанье, преслѣдованье, 
съ серьезностью къ нимъ, съ опаской —они и топорщатся. 
Повоюемъ, молъ! Знай нашихъ! А нынче—и глядѣть то на 
нихъ очень не хотятъ. Ъду я, напримѣръ, по уѣзду, слу­
чится тамъ что-нибудь; въ вѣру ихнюю я даже и не вни­
каю, спрашиваю для формы: молоканинъ? старовѣръ? ладно. 
Штундистъ? и то ладно; подай штрафикъ, тамъ, какой ни 
на есть, и продолжай, коли охота. Они видятъ, старовѣры 
особенно, что никто ими даже не интересуется, хвать — и 
осѣли; духъ-то воинственный поспалъ. Къ работѣ повнима­
тельнѣе, глядишь — ребятъ въ школу къ попу посылаютъ. 
Мальчишка подростетъ, поосмотрится, видитъ—церковнику- 
то времени побольше, поспокойнѣе, повыгоднѣе; иной и въ 
семинарію угодитъ. Такъ тихо — мирно время-то свое и 
беретъ.

Иные, скажу вамъ, всячески меня заинтересовывали: мы, 
говорятъ, ни молокане, ни штундисты, ни баптисты. Кто-же 
вы? Духоборы?—Нѣтъ.—Кто-же? — Мы, говорятъ, „ищущіе41. 
У  насъ, говорятъ, совсѣмъ не то.—Я, однако, не сталъ вни­
кать. Такой, объявляю имъ, секты нѣтъ, я васъ запишу мо­
локанами, мнѣ рѣшительно все равно. А если вамъ по су­
ществу угодно говорить — идите къ батюшкѣ, можетъ быть 
онъ васъ опредѣлитъ. Ужъ не знаю, ходили-ли.

Впрочемъ, какъ народъ,—сектанты ничего; даже потише и 
поначитаннѣе церковныхъ; чтеніе только у нихъ несураз­
ное. Вбокъ все пошло. Духоборы эти, да толстовцы—тоже, 
по моему, ненормальное, потому что преждевременное 
явленіе11...

Не будемъ говорить о томъ, что если-бы мы пожелали 
среди нашихъ исправниковъ поискать Ивана Васильевича, 
то съ фонаремъ Діогена не нашли-бы его. Если Иванъ Ва­
сильевичъ и исправникъ, то такъ же, какъ Хлестаковъ ге­
нералъ, т. е. исправникъ, „да только съ другой стороны11 и 
въ своемъ родѣ единственный... Но что касается убѣжденій 
Ивана Васильевича, то съ ними дѣйствительно приходится 
сталкиваться часто, хотя и не въ полицейской средѣ...



—  173  —

Мы не можемъ согласиться съ Иваномъ Васильевичемъ, 
что проповѣдуемыя имъ идеи „гуманности и просвѣщенія44 

въ духѣ лекцій профессора Грязева въ наше время начи­
наютъ торжествовать. Напротивъ, въ наше время, болѣе чѣмъ 
когда-либо, рѣзко обозначился протестъ противъ увлеченія 
„научно-позитивными" и „отмѣнно-ляберальнымии идеями и 
самое „просвѣтительство14 въ этомъ духѣ выдохлось у мно­
гихъ. Все это тонко подмѣтилъ П. Боборыкинъ и выска­
залъ въ своей повѣсти: „Исповѣдники" устами Костровина 
и въ рѣчи Булашова съ Грязевымъ. Отсюда понятна тре­
вога и негодованіе семидесятника за судьбу у насъ нату­
рализма... „Все послѣднее десятилѣтіе полно другихъ иска­
ній44, говоритъ Булашовъ Грязеву и, дѣйствительно, во­
просы „своего нутра" занимаютъ теперь у насъ господ­
ствующее положеніе. И развѣ только Иванъ Васильевичъ 
изъ своего захолустья проглядѣлъ это и, по-прежнему, слѣпо 
боготворитъ своихъ школьныхъ кумировъ!.. Впрочемъ, духъ 
нашего времени не совсѣмъ минулъ Ивана Васильевича, но 
краемъ крыла своего коснулся и его... И у Ивана Василь­
евича „случаются минуты", когда все его „нутро" протесту­
етъ противъ обоготворенія людей „науки... культуры"...—и 
тогда ему кажется, что у Вѣры Ивановны никакой душе­
вной болѣзни и не бывало... Правда, онъ тотчасъ старается 
избавиться отъ такой „минутной слабости44 и направить свои 
мысли вь „разумную сторону".., но уже борьба, эта двой­
ственность его внутренней жизни и, что особенно важно, 
эта боязнь признать шаткость „научно-позитивнаго44 міро­
воззрѣнія и нормальность религіозныхъ запросовъ жены, 
вопреки требованіямъ „современной науки... культуры... зна­
нія44...—дѣлаютъ его положеніе и жалкимъ и до боли смѣ­
шнымъ: это настоящій рабъ своего времени! Такъ „разум­
ная сторона44, куда онъ желалъ-бы постепенно повернуть 
религіозную жизнь народа и куда сразу и притомъ сально 
повернулъ религіозную жизнь своей семьи, для него самого 
щебень, но онъ боится открыто признаться въ этомъ, потому 
что—онъ рабъ, лишенный своей воли и способности разсу­
ждать, но призванный лишь исполнять начертанія своихъ 
„боговъ44... Ему мало дѣла до того, что эти „боги44 оказа­
лись на глинянныхъ ногахъ... Онъ не видитъ и не хочетъ 
видѣть этого... Что-жъ удивительнаго, если въ порывѣ фа-



—  174  -

натизма онъ, вопреки своей совѣсти, призналъ жену свою 
„сумасшедшею"?!... Что-жъ удивительнаго, если, подъ ви­
домъ пресѣченія „недобросовѣстнаго насилія", онъ творитъ 
„совѣстное" и въ тысячу разъ грубѣйшее насиліе надъ же­
ною и пріемышемъ?!.. Все — и поразительное лицемѣріе, и 
возмутительнѣйшее насиліе, и гнусныя козни надъ людьми, 
вплоть до объявленія ихъ „сумасшедшими",—съ точки зрѣ­
нія Ивана Васильевича, — позволительно, разъ только пре­
слѣдуются цѣли „науки... культуры... знанія"!..

Мы обошли-бы молчаніемъ сужденія этого „интереснаго 
типа44 о нашемъ духовенствѣ и по вопросамъ миссіи, если­
бы авторъ повѣсти не видѣлъ въ этихъ сужденіяхъ особой 
цѣны...

Какъ хотите, но исправникъ, разсуждающій о „клерикаль­
ное™"—это что-нибудь да значитъ... И Касьянъ Демьянычъ 
навѣрное уже рѣшилъ, что война съ турками будетъ!.. Осо­
бенно, если принять во вниманіе, что подъ „клерикальностью44 
Иванъ Васильевичъ разумѣетъ — страшно сказать... „рели­
гіозность" вообще и, въ частности, желаніе „поститься и 
молиться"!..

Но, къ счастью, по мнѣнію Ивана Васильевича, у насъ 
трудно особенно увлечься „клерикальностью",—еще есть на­
дежда избѣжать войны съ туркомъ,—развѣ такъ пошалимъ 
немножко! А причина въ тохмъ, что наши-дѳ „священники 
съ женами наименѣе культурная часть городского обще­
ства... въ смыслѣ общаго уровня * умственнаго развитія" и 
вліять на это общество не могутъ... Крѣпко зазубрилъ Иванъ 
Васильевичъ разсужденія „Русской Рѣчи" и „Вѣстн. Евро­
пы", что Церковь и духовенство не могутъ оказывать влія­
нія на образованныхъ людей, такъ какъ послѣдніе-де жи­
вутъ, движутся и существуютъ началами не религіи, а со­
временной цивилизаціи; они выше религіи и въ своемъ раз­
витіи переросли ее!... Жаль только, что онъ проглядѣлъ те­
ченіе жизни за послѣдніе пятнадцать лѣтъ... Но вотъ Бо­
борыкинъ подмѣтилъ иное и устами, и типомъ Костровина 
опровергъ это лжепророчество!.. Да и помимо этого, кто 
дерзнетъ утверждать, что католическое духовенство образо­
ваннѣе нашего, а католическая паства невѣжественнѣе пра­
вославной?!. Откуда-жѳ въ лонѣ католической церкви заро­
дился и тамъ-же былъ вырощенъ клерикализмъ, и притомъ



—  175  —

не ту то вы й , какимъ его представляетъ себѣ нашъ доморо­
щенный антиклерикалъ, а настоящій, какимъ онъ заявилъ 
себя въ исторіи?!..

Если въ чемъ и провинилось наше духовенство предъ 
Иваномъ Васильевичемъ, такъ развѣ въ томъ, что никогда 
оно не повернетъ „своего нутра44 въ „разумную сторону", 
и даже болѣе того, никогда не признаетъ этой „стороны44 
разумной!.. Отсюда—изъ этого сознанія вытекаютъ у Ивана 
Васильевича и всѣ его выходки противъ нашего духовен­
ства, какъ, напримѣръ, противъ его образованности и весьма 
похвальной близости къ простому народу... И какъ-бы ни 
былъ силенъ зубовный скрежетъ Ивановъ Васильевичей, а 
наше духовенство не перестанетъ утверждать, что тысячи 
православныхъ мужичковъ живутъ чище и разумнѣе та­
кихъ же тысячъ людей „науки... культуры44... Вспомните, не 
къ тому-же-ли заключенію пришелъ и Вулашовъ, исколе­
сившій Русь побольше и повнимательнѣе Ивана Василь­
евича.

„Бѣда, коль пироги начнетъ печи сапожникъ, а сапоги 
точать пирожникъ44... Но нашъ исправникъ человѣкъ все­
сторонній и, главное „современный44.., а потому о чемъ ни 
спросите его, у него на все готовъ отвѣтъ и притомъ какъ 
послѣднее слово „науки..., культуры..., знанія44... Не вели­
кое горе, что кроитъ онъ все одинъ и тотъ же Тришкинъ 
кафтанъ!.. Вотъ, напримѣръ, васъ интересуютъ причины ро­
ста у насъ раскола и сектъ... Да, полно-те,—стоитъ-ли по 
нынѣшнимъ временамъ вамъ самимъ голову ломать!.. Послу­
шаемъ лучше, что скажетъ намъ Иванъ Васильевичу.

Бросьте-ка выслѣживаньѳ, преслѣдованье, серьезность по 
отношенію къ разнымъ отщепенцамъ, говоритъ полицейскій 
оракулъ, и дѣлу крышка—всяческіе тамъ расколы и секты 
сразу осядутъ, духъ то воинственный у нихъ поспадетъ, а 
тамъ, глядишь, и ребятъ въ школу къ попу пошлютъ... Уви­
дятъ ребята, что церковнику-то времени побольше, поспо­
койнѣе и повыгоднѣе, да тихо-мирно и къ Церкви приль­
нутъ. А то миссіонеры!.. Миссіонерство здѣсь не причемъ... 
Да п кого тамъ миссіонеръ обратитъ и куда? Развѣ кого- 
нибудь, кому неудобно въ сектѣ оставаться, по дѣламъ, 
что-ли...

Насъ поражаетъ замѣчательно быстрое, не подтвержда-



—  176 —

емое никакими фактами, рѣшеніе Иваномъ Васильевичемъ 
вопроса о единеніи, сектантовъ и раскольниковъ съ Право­
славною Церковью.

Лишь въ одномъ и то, очевидно, случайно измѣнилъ 
Иванъ Васильевичъ самому себѣ, когда проговорился, что 
раскольники и сектанты изъ-за матеріальныхъ выгодъ го­
товы измѣнить своимъ вѣрованіямъ... Только напрасно онъ 
видитъ эти выгоды на сторонѣ „церковниковъ"... Въ томъ- 
то и дѣло, что въ различныхъ сектахъ нашему мужичку 
живется повольготнѣй: и „попу“ не платить, и въ церковь 
не ходить, и въ школахъ ребятъ закону Божіему не учить *), 
и въ „пресвитеры" легко угодить, и отъ многихъ радѣтелей 
помощь получать..., а тамъ и въ почетѣ быть... Не менѣе 
выгодно мужичку и „расколить"... Вотъ эти-то выгоды, въ 
подавляющемъ большинствѣ случаевъ, и держатъ нашъ на­
родъ во тьмѣ раскола и сектъ. Такъ что ужъ если кто и 
бросаетъ свое отщепенство, то отнюдь не по матеріальнымъ 
соображеніямъ, и тѣмъ болѣе не „по дѣламъ" своимъ, такъ- 
какъ и по мнѣнію Ивана Васильевича „сектанты, какъ на­
родъ, ничегоа и слѣдовательно особой чистоты и святости 
собой не являютъ... По нашимъ-же наблюденіямъ, старое 
сектантство, какъ наприм., молоканство распустилось во всю..., 
а новое, наприм., штунда шагнула по тому-же пути также 
далеко, поэтому теперь у нея не только слишкомъ рѣдко пра­
ктикуется способъ отлученія порочныхъ членовъ отъ общи­
ны—церкви, но и -самое ученіе о личной святости повсюду 
бросается и святость Церкви толкуется въ православномъ 
смыслѣ...

Что касается пользы миссіонерства въ дѣлѣ вразумленія 
заблудшихъ, то, очевидно, Иванъ Васильевичъ отрицаетъ 
ее лишь потому, что онъ врагъ вообще „серьезныхъ" мѣръ 
по отношенію къ расколо-сектантамъ... По его мнѣнію, не­
обходимо бросить „интересоваться" этими отщепенцами и

*) Въ земскихъ школахъ слушаніе Закона Божія для дѣтей раскольни­
ковъ и сектантовъ необязательно, что и привлекаетъ къ этимъ школамъ 
симпатіи родителей означенныхъ дѣтей. Понятно, что православныя 
дѣти скорбятъ, когда сидятъ въ душной комнатѣ за урокомъ Закона Б о­
жія, а ихъ товарищи погуливаютъ!.. Ненормальность такого порядка нами 
уже была отмѣчена на страницахъ «Мисс. Обозр.» въ статьѣ: «Законъ 
Божій въ начальныхъ народныхъ школахъ* (февр. 1902 г.).



—  177  —

тогда они „осядутъ"... Но, мы глубоко убѣждены, что со­
вѣтъ Гамаліила—самый острый мечъ прошивъ Церкви!..

Теперь понятно, почему такой „интересный типъ44, какъ 
Иванъ Васильевичъ, вызвалъ въ религіозной и образован­
ной Вѣрѣ Ивановнѣ искреннее къ себѣ отвращеніе. Въ об­
ществѣ мужа и К° вѣра Ивановна чувствовала себя глу­
боко „несчастной"... ей было „душно, противно"... Она ясно 
сознавала, что вѣра Ивана Васильевича „въ человѣчество", 
въ сущности, есть вѣра „въ калошу пустую"..., что всѣ эти 
„гуманники... просвѣтители... зашиваютъ Божью землю въ 
мертвую баранью шкуру .., залавливаютъ душу человѣче­
скую"..., что отъ ихъ девиза: „человѣкъ для человѣка, че­
ловѣкъ во имя человѣка"—пахнетъ мертвечиной..., что, на­
конецъ, небо для нихъ замкнуто и отъ ихъ взора скрытъ 
Тотъ, во чье имя человѣкъ долженъ устраивать свою жизнь 
на землѣ... Тогда, гдѣ-жѳ у нихъ „просторъ... ширина,"?!.. 
А безъ этого человѣку и душно и противно жить на зе­
млѣ!.. Знаешь, на что ты похожъ, сказала однажды мужу 
Вѣра Ивановна? Вотъ, бываетъ, что подадутъ супъ, не за 
обѣдомъ—а такъ, отдѣльно, когда ѣсть не хочется. Полную— 
полную тарелку, подадутъ безъ скатерти, и свѣтлый такой, 
ярко-желтый бульонъ, съ большими, выпуклыми жировыми 
кругами, медленными, потому что бульонъ чуть тепленькій. 
И ни одной капли соли туда не положено, совсѣмъ прѣс­
ный. И надо этотъ бульонъ ѣсть маленькой чайной ложеч­
кой. Вотъ такіе вы всѣ. А у кого еще въ придачу злоба— 
это какъ если-бы въ этотъ бульонъ еще кто-то подошелъ и 
плюнулъ. — Постоянно видѣть такой „бульонъ", да еще съ 
„плевками44 Вѣра Ивановна не смогла, а перемѣнить усло­
вія домашней жизни была не въ силахъ, такъ-какъ стол­
кнулась еще и съ грубой физической силой... И она пред­
почла сообщество „сумасшедшихъ"...

Всѣ симпатіи автора повѣсти на сторонѣ Вѣры Ивановны. 
Но, какъ типъ, Вѣра Ивановна слабо очерчена и объ этомъ 
нельзя не пожалѣть...

И. Айвазовъ.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 12



Мистицизмъ въ эпоху Александра I.
Въ наше время интересно остановиться на данной темѣ 

по двумъ причинамъ: во-первыхъ, юбилейныя воспоминанія, 
а во-вторыхъ, значительное сходство той переходной эпохи 
и ея переживаній, въ частности религіозныхъ, съ пережи­
ваніями нашего времени, которыя тоже исполнены неяс­
ныхъ исканій, непровѣренныхъ стремленій, необоснован­
ныхъ надеждъ. Тогда процвѣтало масонство, и верхи на­
шего общества сильно увлекались мистицизмомъ и оккуль­
тизмомъ... И въ наше время опять мы слышимъ про успѣхи 
масонской пропаганды, видимъ вредное для истинной ду­
ховной жизни увлеченіе оккультизмомъ, какъ его идейной 
стороной—„теософіей14, такъ и его практикой—„теургіей44. 
Многихъ и теперь увлекаетъ заманчивая высь туманныхъ 
мечтаній теософіи (въ Петербургѣ есть даже цѣлое Теософ­
ское общество); многіе живо интересуются спиритизмомъ, 
жадно прислушиваются къ разнымъ гаданіямъ и подозри­
тельнымъ гадалкамъ, къ жалкимъ юродивымъ, мірскимъ 
„старцамъ" и „странникамъ", въ которыхъ хотятъ видѣть 
избранниковъ Божьихъ, и какихъ-то пророковъ, способныхъ 
яко бы въ минуты озаренія вѣщать людямъ волю Божію.

Слѣдовательно, и въ наше время мистицизмъ всякихъ 
оттѣнковъ и направленій, въ частности—мистицизмъ рели­
гіозный, разлился цѣлой, широкой и даже бурной рѣкой.

Сущность мистицизма въ широкомъ смыслѣ слова, какъ 
религіозно-философскаго направленія, заключается въ вѣрѣ 
въ мистическое воспріятіе, на основѣ которой построяется 
цѣлое міровоззрѣніе, т. е. заключается „въ стремленіи къ 
достиженію истины «путемъ непосредственнаго внутренняго 
созерцанія ея, помимо внѣшнихъ способовъ чувственнаго



—  179

опыта, наблюденія и научнаго изслѣдованія, которое даетъ 
истину не полную, отрывочную, разсудочную“ *).

Мистицизмъ же религіозный, разсматриваемый здѣсь пока 
лишь съ отрицательной точки зрѣнія на него, состоитъ въ 
чувствѣ постояннаго живого духовнаго общенія съ Боже­
ствомъ и стремленіи къ духовному возрожденію, но при- 
этомъ въ сферѣ религіи совершенно отрицается какъ зна­
ченіе разума, такъ и внѣшній церковный авторитетъ и 
внѣшняя обрядность.

Когда говорятъ о мистицизмѣ Александровой эпохи, то 
разумѣютъ именно мистицизмъ религіозный, слѣдовательно 
понимаютъ это слово въ болѣе узкомъ смыслѣ.

Мистицизмъ Александрова вѣка стоитъ въ тѣсной связи съ 
масонствомъ Екатерининской и Александровской эпохъ. Ма­
сонство,—широкое религіозно-общественное движеніе, воз­
никшее съ начала ХУІІІ-го вѣка въ Англіи, распространив­
шееся на континентѣ и уже съ 30-хъ годовъ этого столѣтія 
появившееся въ Россіи,—представляетъ собой разновидность 
мистицизма, понимаемаго въ широкомъ смыслѣ этого слова. 
Религіозный же мистицизмъ входилъ въ него, какъ состав­
ной элементъ, входилъ въ различной степени и окраскѣ.

Наши масоны своимъ ученіемъ, своими теософскими 
мечтаніями и своей литературной дѣятельностью подгото­
вили путь къ развитію религіознаго мистицизма. Изъ среды 
масоновъ вышли или имѣли къ нимъ то или иное отноше­
ніе всѣ видные дѣятели мистическаго движенія. Изъ ХУІІІ-го 
вѣка, въ особенности изъ преданій Новиковскаго кружка, 
проникаетъ далеко въ ХІХ-ый вѣкъ и старый масонскій 
мистицизмъ, конечно, видоизмѣняясь и варьируясь въ сво­
емъ содержаніи.

Во внутренней исторіи нашего масонства ХУІІІ-го вѣка 
можно различить 3 періода: 1) первый,—вліяніе первона­
чальнаго англійскаго масонства, характеризуется немного­
сложностью своего содержанія, именно, мы видимъ въ немъ 
христіанство въ деистической окраскѣ, крайній религіозный 
космополитизмъ, т. ѳ. граничащее съ индифѳрентизмомъ 
признаніе совершенной вѣроисповѣдной свободы, и филан-

*) Чистовичъ. Руководящіе дѣятели духовнаго просвѣщенія въ Россіи,— 
стр. 154.

1 2 *



—  180  —

тропію, взаимную помощь и дружеское общеніе; но 2) скоро 
сюда уже присоединяется кромѣ сложной внѣшней органи­
заціи, соединенной съ ложной обрядностью и основанной 
на чиноначаліи и строгой дисциплинѣ, — теоретическій эле­
ментъ,—однако, въ сильной мистической, лучше оккульти- 
ческой, окраскѣ: интересъ къ таинственному высшему зна­
нію; откуда—занятія теософіей, алхиміей, магіей и пр.; на­
конецъ, 3) подъ вліяніемъ французской революціи, въ ма­
сонствѣ начинаютъ сильнѣе пробиваться общественно-поли­
тическія теченія, тоже опредѣленной, либерально-космопо- 
лической, окраски *).

Что касается внѣшней исторіи нашего масонства ХѴІІІ-го 
вѣка, то можетъ быть намѣчена такая схема ея: правитель­
ство обратило серьезное вниманіе на масонство, какъ на 
опредѣленную общественную силу, вслѣдствіе дѣятельности 
Новиковскаго кружка. Екатерина II не сочувствовала масо­
намъ не только потому, что сама была чужда всякому ми­
стицизму, но и по тенденціямъ просвѣщеннаго обсолютизма: 
ей не нравилось притязаніе масонства на независимость и 
тайну **). Въ своихъ сочиненіяхъ она осмѣивала масоновъ; 
вольтерьянцы въ этомъ слѣдовали за императрицей.

Съ 1785 года противъ масоновъ правительство предпри­
нимаетъ уже репрессивныя мѣры, и ходъ развитія масон­
ства задерживается.

Но вотъ вступилъ на престолъ Имп. Александръ I, —въ 
русской государственной политикѣ началось прогрессивно- 
либеральное направленіе и масонство опять возрождается, 
а съ нимъ и религіозный мистицизмъ, дотолѣ скрытно жив­
шій въ масонскихъ кружкахъ.

До 1812 года правительство относилось къ мистицизму 
съ нѣкоторымъ подозрѣніемъ и даже препятствовало его 
широкому распространенію ***); это было главнымъ образомъ 
потому, что въ то время не опредѣлились еще религіозныя 
симпатіи Имп. Александра; 1812-ый же годъ, оказавшій на 
Россію и всѣхъ русскихъ потрясающее впечатлѣніе, не безъ

*) ІІыпинъ. Исторія рус. литер., т. IV, стр. 127 и сл.
**) ІІыпинъу іЪі(1ет 937.
***) Знаменскій. Чтенія по Исторіи рус. Церкви въ эпоху Александра I, 

стр. 152.



181  —

основанія считаютъ „воротами, черезъ которыя вошло въ 
Россію господство мистицизма44 *). Итакъ, религіозный ми­
стицизмъ, въ качествѣ составного элемента масонской док­
трины, изъ ХЛТН-го вѣка перешелъ въ ХІХ-ый и скоро 
занялъ здѣсь доминирующее положеніе. Какими же причи­
нами, внутренними и внѣшними, объясняется господство 
мистицизма въ русскомъ обществѣ Александровской эпохи?

Главныя причины распространенія религіознаго мисти­
цизма слѣдующія: унаслѣдованное изъ ХУІІІ-го вѣка воль­
нодумство, увлеченіе французской философіей матеріализма 
и сенсуализма, религіозное невѣжество высшаго русскаго 
общества и недостатокъ вліянія на это общество современ­
наго духовенства. Постараемся объяснить, какъ эти обстоя­
тельства могли повліять на распространеніе мистицизма.

Нечего говорить о господствѣ французской философіи, 
враждебной религіи,—въ Россіи второй половины XVIII го 
и начало XIX вѣка: это фактъ извѣстный; однако, отсут­
ствіе вѣры, или недостатокъ ея, не могутъ долго удовлетво­
рять человѣческое общество, особенно русское,—отсюда иска­
ніе Бога, жажда сердечной вѣры. Но при этомъ исканіи не 
только должно хотѣть искать, необходимо знать, гдѣ и какъ 
искать, необходимы добрые примѣры и вліяніе; всего этого 
не было въ высшихъ слояхъ русскаго общества, которые 
главнымъ образомъ и захватила волна мистицизма.

Русское дворянство начала ХІХ-го вѣка вообще было до­
вольно невѣжественно **), мало образовано и въ сущности 
плохо воспитано, а въ особенности въ религіозномъ отно­
шеніи: воспитатели и учителя большею частью французскіе 
эмигранты, обычно сами люди невѣжественные и мало-нрав­
ственные, что могли дать иное, кромѣ образованія, совер­
шенно лишеннаго національной основы, бѳзрелигіознаго и 
неглубокаго, въ лучшемъ случаѣ сводящагося къ чисто 
внѣшнему лоску и блеску такъ называемаго „свѣтскаго 
воспитанія".

Намъ вспоминаются слова Пушкина въ „Евгеніи Онѣгинѣ44, 
относящіяся именно къ данной эпохѣ:

*) Рункевичъ. Исторія рус. Церкви въ XIX в., стр. 35.
**) См. объ этомъ и вообще для послѣдующаго статьи академика Д у­

бровина въ „Русской старинѣ" 1894—1895 г.г.



182  —

„Насъ всѣхъ учили понемногу,
Чему-нибудь и какъ-нибудь:
Такъ воспитаньемъ, слава Богу,
У насъ немудрено блеснутьсс.

Особенно поразительно было религіозное невѣжество: дѣти 
не получали почти никакого наставленія въ религіи и рѣдко 
учились церковно-славянскому языку, такъ что не могли 
читать по-славянски Св. Писаніе и сознательно присутство­
вать при богослуженіи; если читали Евангеліе, то на фран­
цузскомъ языкѣ. Часто даже среди людей образованныхъ 
встрѣчалось поразительное незнаніе основныхъ истинъ пра­
вославной вѣры. Большей частью вся религія сводилась къ 
слѣпой церковной обрядности, и къ этой обрядовой сторонѣ 
религіи относились такъ внѣшне, что даже атеисты считали 
своей обязанностью въ исполненіи обрядовъ слѣдовать 
общему теченію. При всемъ этомъ могъ ли интеллигентный 
человѣкъ того времени, ищущій сердечной вѣры, обратиться 
къ вѣрѣ православной, церковной, если онъ не зналъ и не 
понималъ церковно-славянскаго языка, съ презрѣніемъ при­
выкъ относиться къ православію, какъ „вѣрѣ мужицкой44, 
которая вполнѣ-де исчерпывается „бездушной обрядностью!..а 
Естественно, исхода своимъ религіознымъ исканіямъ онъ 
искалъ на-сторонѣ.

Что же касается тогдашняго духовенства, его вліянія, то 
тогдашнее духовенство въ большинствѣ случаевъ, по своему 
положенію и по характеру своего образованія, не могло 
оказывать на тогдашнюю нашу свѣтскую интеллигенцію 
должнаго религіозно-воспитательнаго вліянія. Духовенство 
бѣлое, особенно сельское часто недостаточно образованное 
или получившее образованіе въ схоластическомъ духѣ, въ 
полной оторванности отъ обстановки и жизни своей паствы 
изъ интеллигенціи, матеріально плохо обезпеченное и сравни­
тельно безправное, не могло достаточно вліять на послѣд­
нюю *). Духовенство черное, изъ числа котораго, главнымъ 
образомъ, пополнялись ряды іерархіи, и духовенство бѣлое, 
болѣе образованное, было по-преимуществу носителемъ 
школьнаго „схоластическаго14 богословія **) или поддѣлы-

*) Ср. Дубровинъ, Р. С. 1894, XI, стр. 68 и др.
**) Знаменскій Руководство по исторіи р. Ц., стр. 405, 407.



—  183  —

валось подъ вкусы общества, или „уходило14 отъ него „ду­
ховно произносило проповѣди, витійствѳнно-риторическія, 
полемическаго или догматическаго содержанія, оставляя въ 
тѣни нравственную, жизненную сторону христіанства, кото­
рое въ то время требовало наибольшаго вниманія. Конечно, 
были среди тогдашняго духовенства и такіе представители, 
какъ святитель Тихонъ Задонскій и Платонъ Левшинъ, впо­
слѣдствіи митр. Московскій, но такихъ было сравнительно 
немного.

Принявъ во вниманіе всѣ указанныя причины, видимъ, 
что высшій слой тогдашняго нашего общества при налич­
ности сильнаго религіознаго интереса, въ извѣстномъ смыслѣ 
вполнѣ естественно, приходилъ къ религіозному мистицизму, 
который уже давно свилъ себѣ прочное гнѣздо въ масон­
скихъ кружкахъ, который манилъ къ себѣ своей таинствен- 
ственностью, плѣнялъ своей кажущейся простотой, сни­
сходительностью ко всѣмъ вѣрованіямъ и предоставленіемъ 
полной свободы отдаваться теченію внутреннихъ чувствъ и 
увлеченій.

Но, кромѣ внутреннихъ, порождающихъ причинъ распро­
страненія мистицизма, были еще причины благопріятствую­
щія этому распространенію, внѣшнія. Какія же это причины? 
Русскій государственный абсолютизмъ, способный оказывать 
сильное вліяніе даже на духовную жизнь русскихъ граж­
данъ. М-ме де-Сталь писала о Россіи того времени: „влія­
ніе повелителя здѣсь до того сильно, что съ перемѣной цар­
ствованія могутъ перемѣниться понятія о всѣхъ предме­
тахъ14 *). Затѣмъ личность Импер. Александра I,—человѣка 
отъ природы глубоко-религіознаго, но не получившаго долж­
наго религіознаго образованія и воспитанія, наоборотъ—по­
лучившаго такое воспитаніе, которое его наилучшимъ обра­
зомъ подготовляло къ воспріятію мистическихъ вліяній.

Импер. Александръ I самъ жаловался на недостатки сво­
его религіознаго воспитанія. Въ 1819 г. онъ сказалъ квакеру 
Греллэ де-Мобелье, во время его пребыванія въ Россіи: 
„приставленные ко мнѣ дядьки имѣли нѣкоторыя добрыя 
качества, но не были вѣрующими христіанами, и потому 
первоначальное воспитаніе мое не было соединено съ каки-

*) Знаменскій. Чтенія..., стр. 35.



— 184 —

ми-либо глубокими нравственными впечатлѣніями. Сообразно 
съ обычаями нашей греческой церкви, меня пріучили фор­
мально повторять утромъ и вечеромъ извѣстныя выученныя 
молитвы* но этотъ обычай, нисколько не удовлетворявшій 
внутреннимъ потребностямъ моего религіознаго чувства, 
скоро надоѣлъ мнѣ. Случалось между тѣмъ не разъ, что я, 
ложась спать, живо чувствовалъ въ душѣ свои грѣхи и 
разные нравственные недостатки своего образа жизни; воз­
никавшее цри этомъ сердечное раскаяніе пробуждало во 
мнѣ потребность встать съ постели и среди ночной тишины 
броситься на колѣни, чтобы со слезами просить у Бога 
прощенія и силы для большей бдительности надъ собой въ 
дальнѣйшее время. Это сердечное сокрушеніе продолжалось 
нѣсколько времени: но мало-по-малу, при отсутствіи нрав­
ственной поддержки со стороны окружающихъ лицъ, я 
сталъ рѣже и слабѣе чувствовать въ себѣ эти спасительныя 
движенія благодати; вмѣстѣ съ мірской разсѣянностью 
грѣхъ сталъ болѣе и болѣе владычествовать въ моей ду­
шѣ “ *). И вотъ, предоставленный самому себѣ, Императоръ 
Александръ выработалъ себѣ своеобразную религію, безъ 
опредѣленныхъ догматическихъ убѣжденій, универсальную 
религію сердца, одинаково мирившуюся со всѣми вѣро­
исповѣданіями и ни къ одному изъ нихъ не принадлежа­
щую, близкую болѣе къ протестантскому мистицизму, чѣмъ 
къ православію.

Изъ высшихъ правительственныхъ лицъ тогдашняго вре­
мени двое наиболѣе вліятельныхъ—кн. Голицынъ, съ 1803 г.— 
оберъ прокуроръ Сѵнода, и гр. М. М. Сперанскій, статсъ- 
сѳкретарь, очень приближенное лицо къ государю-были ми­
стиками, сочувствовали мистицизму и многимъ содѣйство­
вали его распространенію.

Кн. Голицынъ сдѣлался главой мистическаго движенія, 
крѣпко вѣрилъ въ него и всячески ему покровительствовалъ. 
Одинъ хорошій знатокъ той эпохи**) даетъ такую характе­
ристику Голицына: „этотъ странный и, повидимому, добрый 
человѣкъ, изучившій до тонкости и до мельчайшихъ под­
робностей науку царедворскую, хитрый придворный, умѣв-

*) См. Русская Старина 1894 г., X, стр. 124—125.
**) Морошкинъ. Іезуиты въ Россіи, гл. 2, стр. 30.



—  185  —

шій ловко и безопасно пролавировать между дворскими 
Сциллами и Харибдами при трехъ царствованіяхъ, не со­
всѣмъ похожихъ другъ на друга,—былъ совершенный мла­
денецъ въ религіозныхъ предметахъ, почти невѣжда въ пра­
вославіи и жалкое игралище всѣхъ сектантовъ, всѣхъ рели­
гіозныхъ утопистовъ, представителей всѣхъ религіозныхъ 
теорій... Въ этой душѣ, не имѣвшей прочной религіозной 
подкладки и фундамента, спокойно умѣщались и ужива­
лись всѣ религіозныя вѣрованія, какъ бы они противорѣ­
чивы ни были и какъ бы они ни исключали себя вза­
имно “. Не смотря на это, Голицынъ стоялъ во главѣ всего 
религіознаго дѣла Россіи, — какъ оберъ-прокуроръ Сѵнода, 
какъ членъ комиссіи духов, училищъ (1808), какъ управля­
ющій (съ 1810 г.) дѣлами главнаго управленія иностр. испо­
вѣданій въ Россіи, какъ предсѣдатель библейскаго общества 
(1813) и министръ духовныхъ дѣлъ и народнаго просвѣще­
нія (1817).—Сперанскій, человѣкъ могучаго духа и широкаго 
образованія, съ мистическими запросами, подъ вліяніемъ 
необычайно быстрой карьеры, постояннаго сосредоточенія и 
углубленія, въ связи съ общимъ направленіемъ времени,— 
еще больше утвердился въ мистическомъ настроеніи *). Мы 
знаемъ его лишь какъ государственнаго дѣятеля, а онъ 
жилъ и богатой духовной жизнью; свои мистическія воззрѣ­
нія, близкія къ православію—по авторитетному свидѣтель­
ству епископа Ѳеофана **),—онъ изложилъ въ письмахъ къ 
разнымъ лицамъ.

Александръ былъ расположенъ - къ мистической религіоз­
ности, но до 1812 г. какъ-то не проявлялъ ея, былъ даже 
какъ будто индифферентенъ къ религіи, увлеченный поли­
тическимъ либерализмомъ ***). Двѣнадцатый годъ произвелъ 
въ немъ духовный переломъ: „великія событія этого года, 
въ которыхъ онъ былъ такимъ виднымъ участникомъ, — 
страшное бѣдствіе непріятельскаго нашествія, не менѣе страш­
ное паденіе врага, быстрое и необычайное возвышеніе нахо­
дившейся на краю гибели Россіи, становившейся спаситель­
ницей Европы44, ****)—подавили впечатлительную душу Алѳ-

*) Чистовичъ. Руководящіе дѣятели... стр. 39.
**) Письма о духовной жизни, стр. 7.
***) Проф. Нсідлеръ. Им. Александръ I..., т. I, 33.
*•**) Знаменскій. Чтеніе, стр. 26.



—  186  —

ксандра: онъ „поникъ предъ величіемъ этихъ событій и сми­
ренно созналъ себя лишь орудіемъ Высшей Волии. Въ 
1818 г., бесѣдуя съ прусскимъ епископомъ Эллертомъ, Але­
ксандръ сказалъ ему: „...пожаръ Москвы просвѣтилъ мою 
душу, судъ Божій на ледяныхъ поляхъ Россіи преиспол­
нилъ мое сердце теплотою вѣры. Тогда я позналъ Бога, 
какъ открываетъ намъ Его св. Писаніе: съ тѣхъ только поръ 
я понялъ Его волю,и законъ, и во мнѣ созрѣла твердая 
рѣшимость — посвятить себя и все свое царствованіе Его 
имени и славѣ44 * •*)). Такое же впечатлѣніе произвели событія 
1812 года и на все русское общество, встряхнули его нрав­
ственно, заставили оглянуться на себѣ, сознать на себѣ дес­
ницу Божью. Это чувствовали всѣ, всѣ прониклись этимъ 
религіозно-національнымъ энтузіамомъ, но истолкованіе сему 
далъ митрополитъ, тогда архимандритъ, Филаретъ Дроздовъ 
въ своемъ „разсужденіи о нравственныхъ причинахъ неи­
мовѣрныхъ успѣховъ нашихъ въ войнѣ съ французами 
1812 г.а *), гдѣ изъяснилъ что „судьба Россіи оть глубокаго 
мрака изведена, какъ полдень, путями Провидѣнія“. Въ за­
ключеніе своего разсужденія славный витія восклицалъ: „да 
будетъ наша слава въ томъ, что наша вѣра и правда при­
влекли къ намъ око Божьей благости!.. Какъ часто надъ 
нами былъ виденъ собственный перстъ Божій... Нынѣ, за- 
блуждающіе народы, познайте пути къ потерянному вами и 
тщетно въ суетныхъ мечтаніяхъ искому благоденствію! Нынѣ, 
благословенная Богомъ Россія, познай свое величіе и не 
воздремли, сохраняя основанія, на которыхъ оно воздвиг­
нуто!44

Послѣ 1812 года мы видимъ расцвѣтъ мистицизма: рели­
гіозное чувство высшихъ слоевъ русскаго общества, не 
привыкшее, отчасти неспособное, къ церковному руковод­
ству,—вылилось въ мистическія формы; мистицизмъ достигъ 
крайнихъ предѣловъ, сталъ переходить въ религіозное сек­
тантство. Качественному усиленію соотвѣтствовало и коли­
чественное распространеніе. Послѣднее совершалось—черезъ 
дѣятельность свѣтскихъ кружковъ (напр. кн. Мещерской, 
кн. Голицыной)- черезъ основанное въ 1813 году Библейское

*) Богдановичъ. Исторія Александра 1, стр. 14, 19.
•*) Надлеръ, томъ III, стр. 52—53.



—  187 -

общество, по образцу Англійскаго, имѣвшее своей цѣлью 
возможно широкое распространеніе книгъ Св. Писанія на 
различныхъ языкахъ (м. пр. славянскую Библію и Библію 
на русскомъ языкѣ) и мистическихъ книгъ; черезъ основан­
ное въ 1812 г. двойное министерство духовныхъ дѣлъ и на­
роднаго просвѣщенія, сдѣлавшееся скоро настоящимъ опло­
томъ мистицизма, ради успѣховъ котораго оно воздвигло даже 
гоненіе на просвѣщеніе, „какъ продуктъ лжеименнаго зна- 
ніяи *). Былъ еще путь распространенія идей мистицизма— 
изданіе журналовъ и вообще литературная дѣятельность.

Свящ. Павелъ Аникіевъ.

(Окончаніе слѣдуетъ).

*) Знаменскій. Чтенія... стр. 36—51.



Новый соціализмъ, его теорія и практика* **))-
III. Критическій разборъ теоріи матеріалисти­

ческаго пониманія исторіи.
Съ точки зрѣнія теоріи матеріалистическаго пониманія 

исторіи основнымъ факторомъ, опредѣляющимъ процессъ 
развитія человѣческой жизни, служитъ факторъ экономиче­
скій, или хозяйственная дѣятельность человѣка. Если мы 
хотимъ выяснить себѣ причины воззрѣній, идей и нравовъ, 
господствующихъ въ извѣстное время въ извѣстномъ обще­
ствѣ, то съ точки зрѣнія этой теоріи мы должны обратиться 
къ изслѣдованію хозяйства этого общества въ данное время.

Но что же въ такомъ случаѣ движетъ исторію? Что за­
ставляетъ измѣняться самое хозяйство? Причина этого, по 
теоріи, заключается въ производительныхъ силахъ общества; 
послѣднія не остаются на одной ступени, а растутъ и раз­
виваются.

Но что такое сами производительныя силы, и чѣмъ обу­
словливается ихъ ростъ? Объ этомъ теоретики марксизма 
выражаются крайне туманно и неопредѣленно. „Произво­
дительныя силы, говоритъ Туганъ Барановскій, играютъ въ 
работахъ многихъ изъ марксистовъ такую же роль, какъ 
жизненная сила въ трудахъ старинныхъ физіологовъ,—все 
объясняется этими силами, но что такое представляютъ со­
бой онѣ сами,—объ этомъ умалчиваетсяа *'*).

Подъ производительными силами понимаются то „средства 
производства и обмѣна11, т. е. орудія производства, сырой 
и вспомогательный матеріалъ, то сюда зачисляется и внѣш­
няя природа, то самый революціонный классъ признается 
„величайшей производительной силой14. Каутскій утвержда-

*) Продолженіе— См. „Г. Церк.а м. апр. стр. 112—128.
**) Теоретическія основы марксизма. Стр. 7.



—  189  —

етъ, что „состояніе математики точно такъ-же принадлежитъ 
къ экономическимъ условіямъ существующаго общества, какъ 
и состояніе машинной техники или міровой торговли44. Подоб­
наго взгляда держится какъ будто бы и самъ Марксъ, причис­
ляя къ факторамъ историческаго движенія „теоретическое 
и практическое отношеніе людей къ природѣ, естествознаніе 
и промышленность" *). Но признавать факторами историчес­
каго развитія человѣчества естествознаніе, или математику, 
или извѣстный общественный классъ съ его взглядами и 
идеалами,—значитъ утверждать, что исторію создаютъ не 
одни только матеріальные факторы, а и факторы „идеоло­
гическіе44.

Такая неясность и спутанность въ опредѣленіи произво­
дительныхъ силъ не является для марксистской теоріи слу­
чайнымъ явленіемъ, слѣдствіемъ простой необработанности 
ея съ логической стороны; неясность теоріи въ этомъ пунк­
тѣ характерное для нея явленіе; она говоритъ объ основной 
и неодолимой для нея трудности, избѣжать которую можно 
только двумя путями—или рѣшительнымъ отказомъ отъ 
основъ теоріи или двусмысленнымъ и неотчетливымъ ея 
изложеніемъ.

Дѣло въ томъ, какъ объяснить возможность развитія че­
ловѣчества, его перехода съ одной ступени на другую, 
если допустить, что основными явленіями, опредѣляющими 
природу человѣка, служатъ тѣ лишь психическія состоянія, 
которыя характерны для него, какъ органическаго существа, 
напримѣръ, голодъ, жажда, половое чувство.

Указывать для объясненія этого на развитіе, наблюдае­
мое вообще въ органическомъ мірѣ, — мірѣ животныхъ и 
растеній, источникомъ котораго служитъ борьба за существо­
ваніе, невозможно. Развитіе, наблюдаемое въ человѣческомъ 
мірѣ, имѣетъ такую своеобразную особенность, которая рѣ­
шительно не дозволяетъ видѣть въ немъ лишь частный слу­
чай общаго правила. Развитіе, наблюдаемое въ человѣчес­
комъ мірѣ качественно отлично отъ развитія, совершающа­
гося въ органическомъ мірѣ на основахъ борьбы за суще­
ствованіе.

Первое развитіе носитъ активный характеръ,—второе же—

*) Подр. объ этомъ см. у Туганъ-Барановскаго. Цит. соч. Стр. 4—18.



—  190 —

совершенно пассивно. Животное, напримѣръ, благодаря 
борьбѣ за существованіе, совершенствуется въ своей при­
родѣ, но все это его совершенствованіе заключается лишь 
въ органической приспособленности. Измѣняется собствен­
но организмъ животнаго соотвѣтственно средѣ и природ­
нымъ условіямъ существованія въ ней. Животное, напри­
мѣръ, совершенствуется въ бѣгѣ, или у него появляются 
клыки для удобнаго растерзанія пищи, или вырабатывается 
выносливость въ перенесеніи голода и жажды и т. д. Са­
мое же отношеніе животнаго къ окружающей его средѣ сво - 
его характера не измѣняетъ. Какъ до усовершенствованія 
въ бѣгѣ или до появленія клыковъ оно жило исключительно 
на счетъ того, что непосредственно дано природой, такъ и 
послѣ всего этого оно живетъ на счетъ того же самаго. Какъ 
ранѣе его дѣятельность въ отношеніи къ природѣ носила 
потребительный характеръ, такъ точно подобный характеръ 
остался за ней и впослѣдствіи.

Поэтому зависимость животнаго отъ окружающей природы 
остается въ существѣ дѣла на той же самой ступени; эта 
зависимость всегда—непосредственна.

Между тѣмъ дѣятельность человѣка по отношенію къ при­
родѣ носитъ активный характеръ. Человѣкъ, вмѣсто того, 
чтобы посильно приспособляться къ окружающей средѣ, стре­
мится воздѣйствовать на нее и измѣнять ее сообразно сво­
имъ потребностямъ. Борьба съ атмосферическими явленіями 
не заставляетъ тѣло человѣка покрыться шерстью или во­
лосами, а побуждаетъ человѣка построить себѣ жилье или 
завести одежду. Борьба съ животными или себѣ подобными 
не удлиннила его челюстей, не сдѣлала ихъ болѣе мощными, 
не одарила ихъ страшными клыками, а заставила человѣка 
изобрѣсти оружіе. Точно также отсутствіе въ извѣстной 
мѣстности достаточнаго количества средствъ существованія, 
напримѣръ, хлѣбныхъ злаковъ повлекло за собой не измѣ­
неніе организма человѣка, не приспособленіе его къ пропи­
танію какими-нибудь другими растеніями, а изобрѣтеніе зе­
мледѣлія. Всѣ эти факты ясно говорятъ о томъ, что съ раз­
витіемъ человѣка измѣняется и самый характеръ его дѣя­
тельности въ отношеніи къ природѣ: послѣдняя изъ чисто 
естественной потребительной дѣятельности превращается по­
степенно въ дѣятельность производительную. Человѣкъ на-



-  191 —

чинаетъ не только пользоваться тѣмъ, что даетъ ему непо­
средственно природа, но и измѣнять ее соотвѣтственно сво­
имъ потребностямъ. Онъ, йапримѣръ, начинаетъ пахать зе­
млю, удобрять ее и чрезъ то выращивать искуственно боль­
шее количество хлѣбныхъ злаковъ по сравненію съ тѣмъ, 
какое естественно можетъ произвести для него природа.

Вслѣдствіе этого съ развитіемъ человѣка существенно из­
мѣняется и характеръ его зависимости отъ природы. Если 
на низшихъ ступеняхъ своего развитія человѣкъ, какъ и 
животное, является въ непосредственной зависимости отъ 
природы, то на болѣе высшихъ ступеняхъ эта непосредствен­
ная зависимость все болѣе и болѣе пропадаетъ. Человѣкъ 
начинаетъ все болѣе и болѣе зависѣть отъ самого себя, въ 
его жизни и дѣятельности начинаютъ играть все болѣе и 
болѣе важную роль тѣ именно его психическія состоянія, 
когорыя характеризуютъ его, не просто какъ органическое 
существо, а какъ существо особенное по сравненію съ дру* 
гими. Его жизнь и дѣятельность, руководимая на первыхъ 
порахъ слѣпыми инстинктами и влеченіями, сь теченіемъ 
времени принимаетъ все болѣе и болѣе характеръ сознатель­
ной, творчески—свободной дѣятельности.

Въ существѣ дѣла эту особенность развитія человѣка не 
отрицаютъ и защитники теоріи матеріалистическаго пони­
манія исторіи. И у нихъ эта мысль, хотя и вскользь, но 
иногда проглядываетъ довольно явственно. Они лишь не 
останавливаются на ней и не уясняютъ ее вполнѣ, но это 
говоритъ только о томъ, что они не продумываютъ основъ 
своей теоріи до конца.

Такъ, напримѣръ, Энгельсъ говоритъ: „если государство 
является въ настоящее время — въ эпоху крупной промы­
шленности и желѣзныхъ дорогъ не чѣмъ инымъ, какъ ре­
флексомъ, въ обобщающей формѣ, экономическихъ потреб­
ностей класса, господствующаго въ производствѣ, то оно 
должно быть такимъ рефлексомъ въ еще большей мѣрѣ въ 
ту эпоху, когда люди затрачивали гораздо большую часть 
своего времени на удовлетвореніе своихъ матеріальныхъ по­
требностей и потому гораздо больше зависѣли отъ нихъ, 
чѣмъ мы въ настоящее время14. „Но если, справедливо за­
мѣчаетъ по поводу этихъ словъ Туганъ-Барановскій, люди 
раньше „гораздо болѣе зависѣли отъ своихъ матеріальныхъ



—  192 —

потребностей^, то въ настоящее время мы гораздо свобод­
нѣе отъ нихъ,—Энгельсъ признаетъ другими словами тен­
денцію соціальнаго развитія къ уничтоженію соціальнаго 
преобладанія хозяйства14 *) (т. е. экономическаго фактора или 
тѣхъ состояній человѣка, которыя характерны для него, 
какъ чисто органическаго существа).

Наконецъ, эта мысль объ особенности развитія человѣка 
вполнѣ опредѣленно высказывается защитниками марксизма 
въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ они говорятъ о будущемъ соціали­
стическомъ строѣ человѣческаго общества. По ихъ ученію 
соціалистическій строй какъ разъ и поведетъ къ полному 
освобожденію человѣка отъ гнета стихійныхъ силъ природы 
и къ независимому господству разума. „Человѣческое об­
щество, говоритъ Энгельсъ, противостоящее нынѣ самимъ 
людямъ, какъ внѣшній результатъ природы и исторіи, ста­
нетъ тогда ихъ собственнымъ, свободнымъ дѣломъ. Объек­
тивныя, чуждыя силы, господствовавшія до сихъ поръ въ 
исторіи, подпадутъ подъ коатроль самихъ людей. Только 
тогда люди будутъ съ полнымъ сознаніемъ творить свою 
исторію, только тогда приводимые ими въ движеніе исто­
рическіе факторы будутъ во все большей и большей мѣрѣ 
давать желанные результаты. Это будетъ прыжкомъ че­
ловѣчества изъ царства необходимости въ царство сво­
боды" **).

Такимъ образомъ и для самихъ марксистовъ развитіе че­
ловѣчества характеризуется, какъ „прыжокъ изъ царства 
необходимости въ царство свободы44, другими словами, и 
для нихъ развитіе человѣчества не является тожественнымъ 
съ развитіемъ, наблюдаемымъ въ животномъ мірѣ, а суще­
ственно отличается отъ него своей тенденціей къ освобожде­
нію человѣка отъ гнета матеріальныхъ, стихійныхъ силъ при­
роды и къ господству разума и сознанія.

Но если такъ, то какимъ образомъ является возможнымъ 
въ человѣческомъ мірѣ развитіе съ подобнымъ характеромъ?

Ссылаться въ объясненіе этого на законъ развитія, во­
обще господствующій въ природѣ, значило бы, — что, на-

*) Теоретическія основы марксизма стр. 94.
**) Философія, полит. экономія, соціализмъ. Стр. 306—307.



-  193  -

дѣемся, достаточно установлено нами, — отказываться отъ 
объясненія.

Между тѣмъ другого объясненія защитники теоріи мате­
ріалистическаго пониманія исторіи представить не въ со­
стояніи.

Въ самомъ дѣлѣ, подобный характеръ человѣческаго раз­
витія понятенъ только въ томъ случаѣ, если признается, 
чго въ исторі» человѣчества имѣютъ значеніе не только тѣ 
психическія состоянія человѣка, которыя характеризуютъ 
его, какъ органическое существо, каковыми являются, на­
примѣръ, ощущенія голода или жажды, а и тѣ, въ кото­
рыхъ выражается стремленіе его понять себя, какъ особое 
существо въ ряду другихъ органическихъ существъ, дру­
гими словами, въ которыхъ выражается самостоятельность 
его психической природы. Сюда относятся, напримѣръ, такъ 
называемыя Эго-альтруистическія чувствованія: жажда вла­
сти, почета и т. д., интеллектуальныя и эстетическія чув­
ствованія и чисто идеальныя чувствованія — нравственныя 
и религіозныя. Назовемъ ихъ однимъ терминомъ „чисто 
психическія состоянія".

Между тѣмъ всѣ эти состоянія съ точки зрѣнія марксист­
ской теоріи не имѣютъ никакого самостоятельнаго значенія 
въ процессѣ историческаго развитія человѣчества. Основ­
ными факторами послѣдняго по этой теоріи служатъ лишь 
тѣ психическія состоянія человѣка, которыя характерны для 
него, какъ органическаго существа. Но съ обособленіемъ ихъ 
оть переживаній чисто психическихъ вся сознательная жизнь 
человѣка нисходитъ на степень простого отраженія физіоло­
гическихъ состояній. Развитіе человѣка вслѣдствіе этого 
становится невозможнымъ. При такомъ условіи мы должны 
снова придти къ точкѣ зрѣнія грубаго матеріализма, все 
относить на сторону вліянія на человѣка внѣшней природы, 
а такъ какъ послѣдняя слишкомъ мало мѣняетъ свой обликъ, 
то встать втупикъ при попыткѣ объяснить исторію чело­
вѣка, его развитіе.

Избѣжать этого тупика марксизму никакъ нельзя. Правда, 
въ отличіе отъ прежняго матеріализма, признающаго за дѣй­
ствительность только внѣшне воспринятый объективный міръ, 
т. е. матерію, онъ признаетъ дѣйствительностью и человѣ­
ческую практику, поскольку она обращена къ внѣшнему,

ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ. 13



-  194  -

матеріальному міру, питается и поддерживается образами, 
идущими отъ этого міра. „Основной недостатокъ господство­
вавшаго доселѣ матеріализма, говоритъ Марксъ, заключается 
въ томъ, что предметъ, дѣйствительность, чувственно воспри­
нимаемое понимается имъ лишь подъ формой объекта или 
созерцанія, но не субъективно, какъ человѣческая веще­
ственная дѣятельность, какъ практика. Поэтому дѣятельная, 
активная сторона была выражена идеализмомъ, въ противо­
положность матеріализму, лишь абстрактно, ибо идеализмъ 
естественно не признаетъ реальной, чувственной дѣятель­
ности “ *).

Но подобное разъясненіе нисколько не рѣшаетъ вопроса. 
Мало признать неопредѣленно субъективную дѣйствитель­
ность, или человѣческую дѣятельность, чтобы уяснить воз­
можность развитія человѣчества. Надобно имѣть въ виду 
особенный характеръ человѣческой дѣятельности, какъ дѣя­
тельности не только потребительной, но и производитель­
ной. Человѣкъ ѣстъ и пьетъ то, что дано ему непосред­
ственно природой. Это — его вещественная дѣятельность. 
Человѣкъ съ другой стороны занимается земледѣліемъ, 
прилагаетъ свои усилія къ тому, чтобы повысить интенсив­
ность силъ природы, дающихъ ему средства къ существо­
ванію. Это—также его вещественная дѣятельность. Пусть 
будетъ признана вещественная дѣятельность человѣка пер­
ваго рода, а такую только дѣятельность, держась своихъ 
основъ, марксизмъ и можетъ признать, тѣмъ самымъ еще 
нисколько не уяснится возможность вещественной дѣятель­
ности человѣка второго рода.

Давая свое разъясненіе, Марксъ въ существѣ дѣла допу­
скаетъ ошибку, извѣстную въ логикѣ подъ именемъ „диаіег- 
піа іегтіпогити, и только благодаря этой ошибкѣ избѣгаетъ 
тупика грубаго матеріализма.

Онъ стремится признать дѣйствительностью человѣческую 
дѣятельность; „человѣкъ практикой, говоритъ онъ, доказы­
ваетъ истину, т. е. дѣйствительность и силу, реальность 
своей мысли*4, разумѣя въ этомъ случаѣ, конечно, человѣ­
ческую дѣятельность, какъ дѣятельность производительную 
и въ тоже время стремится понять человѣческую практику

*) Марксъ о Фейербахѣ.



—  195 —

матеріалистически, ограничивъ ее кругомъ органическихъ 
переживаній, другими словами придавая ей смыслъ и ха­
рактеръ чисто потребительной дѣятельности.

Но развѣ отъ послѣдней дѣятельности есть прямой пере 
ходъ къ первой? Развѣ изъ того факта, что человѣкъ ѣстъ, 
можно непосредственно заключить и къ тому, что человѣкъ 
занимается земледѣліемъ? Если же этого сдѣлать нельзя, 
то почему дѣятельность человѣка носитъ не только пассив­
ный, но вмѣстѣ и активный характеръ? Отчего она является 
не только потребительной, но и производительной? Почему 
человѣческая практика не имѣетъ разъ навсегда очерчен­
наго круга? Почему ея предѣлы такъ неопредѣленно обри­
сованы природой, что является возможнымъ переходъ ея 
съ одной ступени на другую?

Нечего въ данномъ случаѣ скрываться за понятіемъ дѣя­
тельность или практики. Вѣдь не всякая дѣятельность, не 
всякая практика, по ученію самихъ марксистовъ, есть дѣя­
тельность активная, способная къ самостоятельному разви­
тію. Дѣятельность, направленная на удовлетвореніе идеаль­
ныхъ потребностей человѣка, является для нихъ лишь ви­
димо активной дѣятельностью, самостоятельно развиваться 
она не можетъ, кругъ этой дѣятельности по ихъ ученію 
точно очерченъ состояніемъ хозяйственной дѣятельности; 
слѣдовательно по существу идеальная дѣятельность чело­
вѣка, по ученію марксизма, пассивна, она служитъ простымъ 
отраженіемъ его хозяйственной дѣятельности. Поэтому марк­
систы не преминули бы обвинить въ ^иаіегпіа іегтіпогшп того 
идеалиста, который вздумалъ бы доказывать значеніе чисто 
психическихъ переживаній въ процессѣ историческаго раз­
витія человѣчества такимъ образомъ: признать человѣческую 
практику необходимо. Но человѣческая практика выражается 
и въ осуществленіи такихъ стремленій, которыя коренятся 
въ чисто психическихъ переживаніяхъ человѣка; слѣдова­
тельно, въ процессѣ историческаго развитія имѣютъ значе­
ніе не только психо-органическія, но и чисто психическія 
состоянія человѣка. Они сказали бы на это, что человѣче­
ская дѣятельность можетъ быть дѣятельностью и мнимо ак­
тивной. Между тѣмъ въ проведеніи своей теоріи они сами 
скрываются за неопредѣленнымъ понятіемъ дѣятельности 
человѣка.

13*



—  196  —

Если понятіе дѣятельности такимъ образомъ не равно­
значительно понятію развитія, наблюдаемаго въ человѣче­
скомъ мірѣ, если, признавая за дѣйствительность человѣче­
скую практику, мы тѣмъ самымъ еще не объясняемъ ея 
активности, ея способности къ самостоятельному развитію, 
то намъ необходимо выяснить, почему „вещественная чело­
вѣческая практика44, или практика, направленная на пред­
меты внѣшняго міра, является относительно самостоятельной 
дѣятельностью и способна поэтому къ развитію?

Этотъ пунктъ въ теоріи марксизма и остается невыяснен­
нымъ, и нужно замѣтить, эта теорія и не можетъ его выяс­
нить. Она не въ состояніи понять возможности производи­
тельной дѣятельности человѣка. Отсюда она естественно не 
можетъ дать вполнѣ отчетливаго и яснаго опредѣленія про­
изводительныхъ силъ.

Какъ мы видѣли выше марксисты въ своихъ попыткахъ 
опредѣлить это понятіе, неизбѣжно зачисляютъ въ произво­
дительныя силы и такія явленія человѣческой жизни, кото­
рыя коренятся въ чисто психической области, какъ, напри­
мѣръ, науку.

Эта непослѣдовательность и объясняется тѣмъ обстоя­
тельствомъ, что мы не въ состояніи понять развитіе чело­
вѣка, если не признаемъ, въ качествѣ одного изъ его фак­
торовъ, чисто психическія переживанія.

Какъ только мы исключимъ эти элементы человѣческаго 
сознанія, признавши ихъ простымъ отраженіемъ эгоистиче­
скихъ интересовъ, тотчасъ сознаніе или психическое начало 
должно потерять и значеніе средства у человѣка въ его 
борьбѣ за существованіе. Всякая его роль, даже служебная, 
должна, благодаря этому, прекратиться. Ростъ потребностей 
человѣка и отсюда развитіе его вещественной дѣятельности 
становится невозможнымъ. Производительныя силы чело­
вѣка, ихъ степень и напряженіе разъ навсегда въ этомъ 
случаѣ должны быть опредѣленны. Относительная самосто­
ятельность человѣка въ природѣ, самостоятельность его, 
какъ хозяйственнаго дѣятеля, необходимо пропадаетъ. Ука­
зывать въ этомъ случаѣ для объясненія возможности раз­
витія хозяйственной дѣятельности на то, что человѣкъ, какъ 
организмъ, измѣняетъ природу и условія своего существо­
ванія, нельзя. Вѣдь, и всѣ животныя, какъ организмы, из-



—  197  —

мѣняютъ природу, и они, добывая себѣ средства къ суще­
ствованію, приготовляя себѣ логовища и т. д. воздѣйству­
ютъ на окружающую среду,—тѣмъ не менѣе это ихъ воз­
дѣйствіе не получаетъ характера относительно самостоятель­
ной дѣятельности, способной къ развитію. У  нихъ разви­
вается не активное воздѣйствіе на природу, а пассивное— 
органическая приспособляемость къ внѣшней средѣ.

Но если мы и оставимъ въ сторонѣ животный міръ, въ 
самой человѣческой жизни можно найти рѣшительныя осно­
ванія, убѣждающія въ полной невозможности развитія че­
ловѣка въ томъ случаѣ, если его сознаніе лишается само­
стоятельности.

Голодъ и любовь—вотъ двѣ силы, правящія міромъ. Этотъ 
афоризмъ часто провозглашаютъ марксисты, мало вдумыва­
ясь однако въ его содержаніе.

Голодъ толкаетъ человѣка по пути развитія. Это—фактъ. 
Но когда и при какихъ условіяхъ? Простое психологическое 
наблюденіе показываетъ, что голодъ тогда только заставля­
етъ человѣка мыслить, изобрѣтать, словомъ дѣятельно из­
мѣнять условія своего существованія, когда его сознаніе не 
находится въ плѣну у голода, когда оно чувствуетъ свою 
цѣнность и независимость. Пусть голодъ у человѣка повы­
сится до такой степени, что его сознаніе забудетъ о своей 
цѣнности и сполна обратится на простое отраженіе ор­
ганической потребности, — и голодъ вмѣсто того, чтобы 
быть силой, толкающей человѣка впередъ, будетъ си­
лой, толкающей его назадъ. Мысль человѣка будетъ убита, 
она не будетъ служить для него цѣннымъ средствомъ; и 
человѣкъ станетъ игрушкой въ рукахъ внѣшней природы. 
Въ какихъ мѣстахъ зародились очаги первоначальной ци­
вилизаціи человѣчества? Въ мѣстахъ болѣе или менѣе пло­
дородныхъ, въ которыхъ забота о насущномъ хлѣбѣ не 
поглощала человѣка сполна. Что-же это значитъ?—то, что 
голодъ—плохой пособникъ цивилизаціи, если въ виду его 
сознаніе человѣка лишается самостоятельности. Все это про­
повѣдникамъ соціалдѳмократическаго ученія, какъ защитни­
камъ интересовъ рабочаго класса, должно быть понятно.

Но все это для нихъ можетъ показаться слишкомъ неубѣ­
дительнымъ. Въ этихъ фактахъ они не замѣтятъ опровер­
женія своей теоріи, они не увидятъ, что они въ дѣйстви-



—  198 —

тельности говорятъ о томъ, что голодъ, какъ органическая 
потребность, играетъ вовсе не такую важную роль въ дѣлѣ 
развитія человѣчества. Они не обратятъ вниманія на то, 
почему голодъ только извѣстнаго напряженія можетъ побу­
ждать человѣка къ развитію, съ увеличеніемъ же своей ин­
тенсивности онъ становится регрессивной силой. Не обра­
тивши же вниманія на это, они могутъ данные факты истолко­
вать даже въ свою пользу. Они по этому поводу могутъ сказать: 
„вотъ блестящее доказательство нашего положенія, что иде­
альныя стремленія человѣка играютъ въ исторіи второсте­
пенную рольи. „Люди должны, какъ говоритъ Энгельсъ, 
прежде всего ѣсть, пить, имѣть жилище и одежду, а уже 
потомъ они могутъ заниматься политикой, наукой, искус­
ствомъ, религіей и проч.; производство непосредственныхъ 
матеріальныхъ средствъ къ жизни и слѣдовательно данная 
ступень экономическаго развитія народа или эпохи обра­
зуетъ такимъ образомъ основу, на которой развиваются го­
сударственныя учрежденія, правовыя воззрѣнія, искусство 
и даже религіозныя вѣрованія людей44.

Въ такомъ случаѣ надо обратить вниманіе на другую сто­
рону того же самаго явленія.

Какъ извѣстно, удовлетвореніе органической потребности 
пробуждаетъ въ сознаніи человѣка чувство удовольствія, 
неудовлетвореніе же чувство страданія и подавленности. 
Степень силы этихъ чувствованій играютъ большую роль 
въ дѣлѣ развитія человѣка. Представьте, что удовлетворе­
ніе органической потребности сопровождается необыкновен­
но сильнымъ, захватывающимъ сполна человѣческое созна­
ніе чувствомъ удовольствія,—развѣ при этомъ человѣкъ, 
вмѣсто того, чтобы развиваться, не станетъ толкаться на 
одномъ и томъ же мѣстѣ? Пусть удовлетвореніе голода со­
провождается у человѣка такимъ сильнымъ чувствомъ удо­
вольствія, что его сознаніе, какъ сознаніе Собакевича, вспы­
хиваетъ и начинаетъ работать лишь при созерцаніи куша­
ній и отвѣдываніи ихъ,—развѣ такой человѣкъ будетъ по­
собникомъ цивилизаціи и культуры?

Слѣдовательно, необходимо принять, что органическая 
потребность, напримѣръ, голодъ тогда только можетъ побу­
ждать человѣка къ развитію, когда удовлетвореніе этой по­
требности не захватываеть всецѣло сознанія человѣка, когда



—  199  —

послѣднее не растворяется вполнѣ въ томъ чувствѣ удоволь­
ствія, которое происходитъ при удовлетвореніи этой потреб­
ности. А это возможно только въ томъ случаѣ, если сознаніе 
человѣка при удовлетвореніи чувства голода переживаетъ 
въ себѣ и другія потребности, за которыми признаетъ боль­
шую цѣнность и достоинство по сравненію съ одной потреб­
ностью. Уничтожьте въ сознаніи человѣка этотъ моментъ— 
чувствованіе человѣкомъ, такъ сказать, широты своей при 
роды, чувствованіе того, что его природа не исчерпывается 
одними органическими потребностями,—и его сознаніе бу­
детъ всецѣло растворяться въ чувствѣ удовольствія, про­
истекающемъ отъ удовлетворенія этихъ потребностей. У че­
ловѣка не будетъ другихъ интересовъ, кромѣ удовлетворенія 
своего желудка или полового чувства, его горизонтъ съузит- 
ся, и вслѣдствіе этого онъ съ необходимостью пойдетъ по 
пути регресса. Его сознаніе, вмѣсто того, чтобы быть дѣя­
тельнымъ, склонится сполна на сторону тѣхъ органическихъ 
потребностей, удовлетвореніе которыхъ вызываетъ болЬѳ 
сильное чувство удовольствія и окажется у нихъ въ пол­
номъ плѣну. Извѣстно, что у людей съ неразвитымъ созна­
ніемъ или атрофированными духовными потребностями 
только и отрады въ жизни, что алкоголь да половая любовь. 
Но гдѣ владычествуютъ безраздѣльно эти силы, тамъ чело­
вѣкъ быстрыми шагами идетъ не къ прогрессу, а къ выро­
жденію и смерти. Почему алкоголь для дикихъ, некультур­
ныхъ племенъ и расъ представляетъ ужасную отраву, кото­
рая быстро сметаетъ ихъ съ лица земли?—потому что, не 
зная сильныхъ духовныхъ потребностей, не переживая ин­
тенсивнаго чувства удовольствія отъ удовлетворенія ихъ, 
они не въ состояніи стать выше того чисто пассивнаго жи­
вотнаго удовольствія, которое вызываетъ у человѣка пріемъ 
алкоголя, и потому всецѣло отдаются ему. Человѣкъ въ 
своей жизни необходимо стоитъ предъ дилеммой: или у него 
должна развиваться самостоятельность и активность на осно­
вѣ духовныхъ потребностей, или съ склоненіемъ его внима­
нія на сторону органическихъ потребностей у него б}тдетъ 
повышаться чувство удовольствія отъ недѣятельнаго, пас­
сивнаго состоянія его сознанія: удовольствіе ѣдьт, сытости, 
лѣности, безпечности, пьянства и половой любви.

Такимъ образомъ голодъ ли самъ по себѣ создаетъ въ



—  200 —

человѣчествѣ культуру и цивилизацію? Нѣтъ, причцна про­
гресса человѣчества заключается въ томъ, что человѣкъ, 
удовлетворяя свой голодъ, въ то же время чувствуетъ, что 
онъ—болѣе, чѣмъ организмъ, назначеніе котораго только въ 
томъ, чтобы питаться и размножаться. Поэтому лишь въ 
той степени, въ какой развиваются въ сознаніи человѣка 
духовныя потребности, не стоящія въ связи съ органиче 
скими потребностями, другими словами въ той степени, въ 
какой сознаніе человѣка, освобождаясь отъ необходимости 
служить простымъ отраженіемъ органическихъ потребностей, 
схватываетъ въ нѣкоторыхъ своихъ состояніяхъ свою само­
стоятельность и независимость, у человѣка начинаетъ скла 
дываться и воззрѣніе на окружающую его природу, какъ на 
средство для своего существованія; человѣкъ начинаетъ со* 
образно своимъ цѣлямъ измѣнять природу, воздѣйствовать 
на нее—словомъ вступаетъ на путь культурнаго развитія.

Такимъ образомъ поддержаніе себя или самосохраненіе 
является, конечно, силой движущей человѣчество; но не на­
добно забывать, что самосохраненіе вовсе не является въ 
этомъ случаѣ, какъ сохраненіе или поддержаніе своего орга­
низма. Если бы сознаніе человѣка было сосредоточено цѣ­
ликомъ на однихъ органическихъ потребностяхъ, въ такомъ 
случаѣ активная дѣятельность человѣка въ природѣ раз­
виться бы не могла: человѣкъ явился бы такимъ же точно 
дѣятелемъ, какими являются и животныя: все его развитіе 
сосредоточивалось бы въ предѣлахъ организма, касалось бы 
только чисто органической силы, ловкости, выносливости и 
т. под.; его сознаніе, какъ и у животныхъ, играло бы совер­
шенно недѣятельную роль. Та дѣятельность, которую чело­
вѣкъ обнаруживаетъ въ природѣ, исключительно основы­
вается на томъ, что поддержаніе организма есть лишь сред­
ство для другой высшей цѣли. Не сознавай человѣкъ, хотя 
бы смутно, эту цѣль, не имѣй онъ такихъ переживаній, 
которыя не стоятъ въ связи съ организмомъ, онъ никогда 
не дошелъ бы до мысли, что организмъ, которымъ онъ вла­
дѣетъ, и тѣ условія, въ которыя онъ поставленъ непосред­
ственно природой, не составляютъ еще всего, что онъ мо­
жетъ воздѣйствовать на эти условія и вводить нѣчто новое. 
Активная дѣятельность требуетъ сознанія широты человѣче­
ской природы; она не мыслима, если кругъ дѣятельности



—  201  —

опредѣленъ строго и изъ него исключена совершенно область 
возможнаго. Но какимъ образомъ могло бы пробудиться 
такое сознаніе у человѣка, если бы оно, служа простымъ 
отраженіемъ органическихъ потребностей, находилось у нихъ 
въ полномъ подчиненіи? Вѣдь сознать свою большую ши­
роту человѣку, пока онъ остается на почвѣ органическихъ 
потребностей, безусловно невозможно. Здѣсь все опредѣле­
но: природой установлена потребность, ею же опредѣленъ и 
способъ удовлетворенія этой потребности. Какимъ же обра­
зомъ у человѣка появилась мысль, что природныя условія 
далеко еще не связываютъ его, что съ ними онъ еще мо­
жетъ бороться? Какимъ образомъ далѣе эта мысль могла 
сосредоточить силы человѣка и стать мотивомъ его дѣятель­
ности? А вѣдь только съ этой мыслью и начинается куль­
турное развитіе человѣка; безъ нея человѣкъ остается пас­
сивнымъ существомъ, не способнымъ подвинуться въ своемъ 
развитіи ни на шагъ. Такимъ образомъ человѣкъ никогда 
не выступилъ бы въ природѣ въ роли хозяйственнаго дѣя­
теля, если бы онъ не переживалъ въ себѣ такихъ психиче­
скихъ состояній, въ которыхъ проявляется самостоятельность 
его сознанія, если бы онъ вообще не сознавалъ, хотя бы въ 
высшей степени тускло и неотчетливо, что онъ является но­
сителемъ нѣкоторой высшей цѣнности, которая можетъ най­
ти себѣ осуществленіе лишь внѣ круга удовлетворенія орга­
ническихъ потребностей. Чтобы выступить въ подобной роли, 
человѣкъ долженъ стать выше минуты, выше того настоя­
щаго, которое дано ему непосредственно природой. Но ка­
кимъ образомъ будущее можетъ стать мотивомъ человѣческой 
дѣятельности, если размышленіе и раздумываніе—словомъ 
дѣятельное состояніе сознанія само по себѣ не пробуждаетъ 
въ человѣкѣ чувства удовольствія, и, если съ другой сторо­
ны, онъ не чувствуетъ въ себѣ силы осуществить будущее, 
другими словами если онъ не сознаетъ себя носителемъ нѣ­
которой высшей силы?

„Если бы человѣкъ былъ лишенъ, говоритъ Туганъ-Бара- 
новскій, совершенно чуждаго практическихъ интересовъ 
любопытства, радости познанія, то никакая практическая 
потребность, какъ бы важна она ни была, не могла бы по­
вести къ могущественному развитію человѣческаго разума, 
на чемъ основывается вся цивилизація. Не нужно преуве-



—  202 —

личивать значенія практическихъ потребностей жизни. Че­
ловѣкъ (а первобытный человѣкъ въ особенности) есть инерт­
ное и косное существо, очень неохотно предпринимающее 
что-либо, не доставлющее ему непосредственнаго наслажде­
нія. „Всегда приходится удивляться, говоритъ Ратцель, не­
значительности самостоятельныхъ изобрѣтеній у первобыт­
ныхъ народовъ, не замѣчающихъ даже наиболѣе доступнаго 
ихъ пониманію1*. Всѣ описанія жизни первобытнаго человѣка 
сходятся въ томъ, что забота о будущемъ ему совершенно 
незнакома При такой психической природѣ примитивнаго 
человѣка совершенно невѣроятно, чтобы когда либо могло 
быть сдѣлано какое-либо важное изобрѣтеніе, если бы дѣя­
тельность интеллекта не доставляла самостоятельнаго насла­
жденія даже первобытному человѣку. Еще труднѣе объяс­
нить послѣдующіе поразительные успѣхи научнаго познанія 
его практической полезностью. Умственная работа есть ве­
личайшее наслажденіе для всякаго истиннаго научнаго из­
слѣдователя, наслажденіе, не имѣющее ничего общаго съ 
инстинктомъ самосохраненія14 *).

Но стремленіе къ познавательной дѣятельности, выражаю­
щееся на низшей ступени развитія человѣка въ любопыт­
ствѣ, на высшей въ стремленіи къ знанію ради знанія пред­
ставляетъ лишь одно изъ условій развитія человѣка.

Чтобы встать на путь культурнаго развитія, человѣкъ не 
только долженъ пережить чувство удовольствія отъ дѣятель­
наго состоянія своей мысли; онъ долженъ почувствовать 
свою цѣнность, долженъ пережить до нѣкоторой степени 
чувство благородства своей природы. Культура зарождается 
въ тотъ моментъ, когда человѣкъ начинаетъ измѣнять при­
родныя условія своего существованія. Но это мыслимо лишь 
въ томъ случаѣ, если мысль о возможности измѣненія при­
родныхъ условій сопровождается мыслью объ исключитель­
номъ положеніи человѣка на землѣ, мыслью о томъ, чго-то 
внутреннее начало, которому подчиняется въ данномъ слу­
чаѣ человѣкъ, есть нѣчто высшее и служитъ болѣе вѣрнымъ 
отраженіемъ сущности природы по сравненію съ тѣмъ по­
рядкомъ удовлетворенія органическихъ потребностей, съ 
которымъ человѣкъ считается естественно. Не сопровождай-

*) Теоретическія основы марксизма. Стр. 70—71.



—  203 —

ся мысль объ измѣненіи природныхъ условій существованія 
мыслью о величіи цѣли, въ виду которой оно совершается, 
она бы показалась человѣку, какъ нѣчто противоестествен­
ное, способное внушить ужасъ и отвращеніе. Но мысль объ 
исключительномъ положеніи человѣка и о Природныхъ усло­
віяхъ его существованія, какъ не отражающихъ точно сущ­
ности дѣйствительности, поддерживается религіей. Поэтому 
не мудрено, что въ народныхъ миѳахъ всѣ изобрѣтенія при 
писываются богамъ или людямъ, находящимся въ общеніи 
съ богами.

Такимъ образомъ религія и наука—вотъ два фактора куль­
турнаго развитія человѣчества.

Поэтому въ противоположность положенію Энгельса, что 
человѣкъ сначала долженъ ѣсть и пить, а потомъ онъ уже 
можетъ заниматься политикой, наукой, искусствомъ и 
религіей, нужно сказать, что человѣкъ долженъ сначала 
заниматься политикой, наукой, искусствомъ и религіей, 
а потомъ онъ уже можетъ ѣсть и пить, приготовлять 
себѣ одежду и жилище. Высказывая свое положеніе, Энгельсъ 
упускаетъ изъ вниманія, что удовлетвореніе человѣкомъ 
органическихъ потребностей: голода и жажды—можетъ совер­
шаться чисто пассивно, по животному, съ полнымъ подчи 
неніемъ тѣмъ условіямъ, въ которыя поставленъ человѣкъ 
непосредственно природой, и культурно, активно, съ возвы­
шеніемъ надъ этими природными условіями. Человѣкъ мо­
жетъ собирать зерна хлѣбныхъ злаковъ, естественно расту­
щихъ въ извѣстной мѣстности, и можетъ, съ цѣлью искус­
ственнаго выращиванія, обрабатывать землю. Несомнѣнно, 
что поддержаніе человѣкомъ своего существованія исключи­
тельно при посредствѣ природныхъ условій не требуетъ 
активнаго вмѣшательства его сознанія. Человѣкъ, какъ жи­
вотное, можетъ ѣсть и пить, не занимаясь ни политикой, 
ни наукой, ни искусствомъ, ни религіей. Въ этомъ Энгельсъ 
вполнѣ правъ. Но, вѣдь, человѣкъ на ступени животнаго не 
остается; онъ стремится стать выше природныхъ условій 
своего существованія; онъ становится на путь культуры, 
стремится стихійную зависимость въ отношеніи своего суще 
ствованія, непосредственную зависимость отъ природы, за­
мѣнить зависимостью посредственной, разумной, зависи­
мостью отъ самаго себя и себѣ подобныхъ. Человѣкъ, питаю-



—  204  —

щійся зернами естественно произрастающихъ хлѣбныхъ 
злаковъ, становится въ дальнѣйшемъ земледѣльцемъ. Его 
дѣятельность, носящая на первыхъ порахъ исключительно 
потребительный характеръ, превращается въ дѣятельность 
производительную; человѣкъ не только для удовлетворенія 
своего голода опустошаетъ природу; онъ начинаетъ ее обра­
батывать, начинаетъ помогать ей своей дѣятельностью въ 
произведеніи извѣстныхъ растеній. Какимъ же образомъ 
совершается этотъ процессъ? Почему природная потребитель­
ная дѣятельность человѣка принимаетъ производительный 
характеръ? Это остается совершенно непонятнымъ, если от­
рицается самостоятельное значеніе за сознательной дѣятель­
ностью человѣка. Чтобы ѣсть и пить, какъ животное, чело­
вѣкъ не нуждается въ сознаніи самостоятельности разумнаго 
начала; но чтобы ѣсть и пить по человѣчески, съ возмѣще­
ніемъ природы, съ затратой своихъ силъ для ея произво­
дительности, для этого одного голода и жажды недостаточ­
но. Къ этимъ побудительнымъ причинамъ должно присоеди­
ниться сознаніе, что не всякаго рода дѣятельность, имѣющая 
своей цѣлью удовлетвореніе органическихъ потребностей, 
есть дѣятельность, соотвѣтствующая природѣ человѣка, что 
человѣкъ долженъ выбрать ту дѣятельность, которая, удо­
влетворяя голодъ и жажду, въ то же время расширяетъ 
область разумнаго начала, выставляя его, какъ главное и 
существенное. При эгомъ только условіи и можетъ начаться 
культурное развитіе человѣка: послѣдній начинаетъ ѣсть 
и пить и въ то же время удовлетворять своимъ духовнымъ 
потребностямъ. Культурная дѣятельность и является дѣя­
тельностью, носящей одновременно какъ матеріальный, такъ 
и духовный характеръ. Она не мыслима какъ при полномъ 
отсутствіи органическихъ потребностей, такъ и при исклю­
чительномъ преобладаніи ихъ, при несамостоятельности ду­
ховнаго начала. Имѣй поэтому человѣкъ только одни орга­
ническія потребности, и являйся его сознаніе простымъ 
отраженіемъ ихъ, культурная его дѣятельность начаться бы 
не могла. Въ этомъ случаѣ человѣкъ пошелъ бы только по 
пути, указанному природой: его дѣятельность, обращенная 
къ природѣ, носила бы исключительно потребительный ха­
рактеръ, дѣятельность въ отношеніи къ себѣ подобныхъ 
ограничивалась бы только органической борьбой за суще-



—  205 —

ствованіе, вслѣдствіе чего его развитіе заключалось бы только 
въ органическомъ совершенствованіи. Въ сознаніи человѣка, 
въ виду того, что его дѣятельность заключается въ отраже­
ніи органическихъ потребностей (если, конечно, предполо­
жить, что при этихъ условіяхъ оно все же продолжало бы 
работать), выработались бы положенія, какъ разъ противо­
положныя тѣмъ, которыя вырабатываются человѣчествомъ 
въ настоящемъ ходѣ его развитія: человѣкъ считалъ бы, 
напримѣръ, убійство другого человѣка дѣломъ похваль­
нымъ, между тѣмъ всякое измѣненіе въ природѣ, въ родѣ 
земледѣлія, дѣломъ безусловно постыднымъ, чисто органи­
ческая борьба съ природными условіями—выносливость, за­
каленность организма причислялась бы къ великимъ собы­
тіямъ, между тѣмъ одежда и хижина внушали бы отвра­
щеніе.

Между тѣмъ человѣчество въ дѣйствительности по этому 
пути не пошло. Побуждаемое своими органическими потреб­
ностями, оно стремилось все же къ такой дѣятельности, 
которая имѣла бы въ виду не только эту цѣль, а, освобо­
ждая его отъ зависимости отъ внѣшней природы, сближала 
бы его съ себѣ подобными, создавая атмосферу, въ которой 
чувствовалось бы не только стихійное начало, но и начало 
разумное.

Такимъ образомъ понять хозяйственную дѣятельность че­
ловѣка въ природѣ безъ признанія самостоятельности ду­
ховнаго начала совершенно нельзя. Конечно, человѣкъ не 
виситъ на воздухѣ; вся его жизнь требуетъ необходимо ма­
теріальной основы, но дѣлать отсюда выводъ, что эта мате­
ріальная основа и есть основной факторъ развитія,—значитъ 
разсуждать слишкомъ грубо. Растеніе, конечно, нуждается 
въ почвѣ, въ которой оно укрѣпляется своими корнями, но 
оно не можетъ жить также безъ воздуха и свѣта. И если 
бы человѣкъ сталъ доказывать, что почва для растенія глав­
ное, такъ какъ оно на нее опирается, воздухъ же предста­
вляетъ изъ себя лишь такую среду, которая только не пре­
пятствуетъ растенію брать изъ почвы необходимое и увели­
чиваться въ своемъ объемѣ, онъ бы только обнаружилъ 
поверхностность своего взгляда. Такую же точно поверхност­
ность допускаютъ и марксисты. Они указываютъ на то, что 
человѣкъ ходитъ по землѣ, голодаетъ и жаждетъ, что онъ



—  206  —

нуждается для поддержанія своего существованія въ мате­
ріальной основѣ, и на этомъ останавливаются, не изслѣдуя 
далѣе, что опредѣляетъ такой, а не иной характеръ его ма­
теріальной дѣятельности, т. ѳ. дѣятельности, направленной 
на удовлетвореніе органическихъ потребностей, что заста­
вляетъ расширяться его дѣятельность.

Вотъ почему какъ только марксисты начинаютъ пытаться 
точнѣе выяснить производительныя силы и условія ихъ ро­
ста, они неминуемо оставляютъ избранную ими позицію и 
начинаютъ выражаться такъ неопредѣленно и двусмысленно, 
что становится трудно опредѣлить, считаютъ ли они созна­
ніе простымъ отраженіемъ органической дѣятельности, или 
признаютъ за нимъ самостоятельное значеніе.

Такимъ образомъ основа современнаго научнаго соціа­
лизма,—теорія матеріалистическаго пониманія исторіи,— 
далеко не представляетъ собой основательной въ логиче­
скомъ отношеніи теоріи. Уже самая хозяйственная дѣятель­
ность человѣка и ея характеръ—для нея явленіе совершен­
но необъяснимое.

Перейдемъ теперь къ разсмотрѣнію практики новаго со­
ціализма.

Законоуч. Нѣжинск. Инст. Н. Боголюбовъ.

(Окончаніе слѣдуетъ).



о т д ѣ л ъ  в т о р о й .

Къ законопроекту 35-ти членовъ Госуд. Со­
вѣта о сокращеніи праздниковъ и неприсут­

ственныхъ дней.
Законопроектъ о праздникахъ, или, какъ скромно 

его наименовали теперь составители его, — о дняхъ 
присутственныхъ и неприсутственныхъ, — представ­
ляется мнѣ, въ существѣ своемъ, фантазійнымъ про­
ектомъ, безпо.чвеннымъ, не только не полезнымъ для 
предполагаемой цѣли, но даже и вреднымъ, какъ под­
рывающій авторитетъ Церкви и несогласимый съ уче­
ніемъ Христа Спасителя о цѣли и смыслѣ жизни 
христіанской.

Праздники христіанскіе не суть учрежденія обыкно­
венныя, заурядныя, человѣческія,—въ родѣ, наприм., 
рекреацій, устраиваемыхъ въ учебныхъ заведеніяхъ 
для отдыха и забавы учащейся молодежи, и которыя 
могутъ быть и не быть, смотря по тому, какъ на это 
смотритъ начальство- нѣтъ! Праздники христіанскіе— 
учрежденія Божественныя, — умѣютъ высшую сан­
кцію, — Божественную. Уже на первыхъ страницахъ 
книги Бытія Господь Богъ повелѣваетъ шесть дней 
дѣлать въ теченіе недѣли, а седьмой посвящать Го­
споду Богу, — а затѣмъ, на протяженіи всего пяти­
книжія Моисеева, этотъ императивъ повторяется не 
одинъ разъ—съ угрозами и прещеніями за несоблю-



— 208 —

деніе его. Въ этой заповѣди Творца и Промыслителя 
указывается человѣку, что онъ долженъ имѣть заботу 
не только о пріобрѣтеніи матеріальнаго благополучія, 
но также и — духовнаго. Для заботъ о тѣлѣ дано 
шесть дней, а для заботъ о душѣ — одинъ день въ 
недѣлю. И не для людей только свободныхъ дано это 
повелѣніе, но и для рабовъ,—даже болѣе того—и для 
рабочаго скота, — вола и осла. Самой землѣ, корми­
лицѣ человѣка, повелѣвается давать годъ субботній: 
шесть лѣтъ воздѣлывай землю, а седьмой годъ—суб­
бота и для земли, т. е. пахать, сѣять и все прочее 
такое запрещается. Человѣкъ долженъ довольство­
ваться только тѣмъ, что земля сама дастъ ему въ 
этотъ годъ. Видите, какъ премудръ и благъ Го­
сподь въ устроеніи благобытія своей твари!

Но кромѣ дней субботнихъ, Господь повелѣлъ празд­
новать и другіе дни,—наприм., учредилъ семидневный 
праздникъ Пасхи, семидневный праздникъ Кущей, 
день св. Пятидесятницы, Новолѣтіе и др.,—въ общей 
суммѣ почти столько же, сколько празднуется и пра­
вославною Церковью (Второз. 5, 10— 15; Левит. 26, 
3—4; 23 гл.). Христосъ Спаситель своимъ примѣромъ 
освятилъ всѣ .эти дни: Онъ строго соблюдалъ всѣ 
праздники,—ходилъ на Пасху въ Іерусалимъ, равнымъ 
образомъ и въ другіе празаники; а если праздники 
случались, когда Онъ былъ внѣ Іерусалима, Онъ хо­
дилъ въ мѣстныя синагоги. Случай такого посѣщенія 
синагоги описанъ евангелистомъ Лукой (Лук. 4, 
16—22).

Какъ Господинъ и субботы, Христосъ Спаситель 
внесъ, выражаясь современнымъ намъ языкомъ, только 
двѣ поправки къ уставамъ о праздникахъ, — и не 
столько вслѣдствіе несовершенства этихъ уставовъ, 
сколько вслѣдствіе крайняго извращенія ихъ преда-



209 —

ніями старцевъ. Первая поправка,—что по нуждѣ мо­
жетъ быть премѣненіе и закону, а вторая,—что тво­
рить добрыя дѣла въ субботы—не грѣхъ (Матѳ. 12, 
1— 12; Марк. 2, 62—28). Апостолы Христовы и всѣ 
христіане первыхъ вѣковъ строго блюли праздники 
Господни и, примѣнительно къ ветхозавѣтнымъ, учре­
ждали и новозавѣтные. И такъ какъ Церкви дана 
Господомъ полнота власти въ устроеніи всего вну­
тренняго благобытія христіанъ, а христіанамъ вообще, 
слѣдовательно и государственной христіанской власти 
въ частности,—повелѣніе слушаться Церкви: слушаяй 
васъ Мене слушаетъ, а слушаяй Мене слушаетъ послав­
шаго Мя (Лук. 10, 16),—то, на основаніи этого, св. 
Церковью учреждены и еще другіе нарочитые празд­
ники, какъ наприм.: Воздвиженія честнаго и живо­
творящаго креста, Покрова Божіей Матери, иконы 
Казанской Божіей Матери, Царскіе дни и пр... Та­
кимъ образомъ, съ теченіемъ времени въ жизнь Цер­
кви, а съ нею и въ жизнь христіанскихъ госу^ 
дарствъ,—вошли, кромѣ дней воскресныхъ, двунаде­
сятые праздники, три послѣднихъ дня страстной 
седмицы, дни особо чтимыхъ угодниковъ Божіихъ, дни 
царскіе,—всего около 80-ти. Сравнительную важность 
праздниковъ церковный уставъ отмѣчаетъ различными 
знаками: крестомъ въ кругу ф, крестомъ въ полу­
кружіи ф, просто крестомъ +  и звѣздочкой *. Въ 
первомъ случаѣ всякія занятія и работы ежедневныя 
не должны быть, кромѣ чрезвычайныхъ, экстренныхъ, 
по особой нуждѣ; во второмъ—не полагается работъ 
до полудня, т. е. пока закончится литургія, въ тре­
тьемъ и четвертомъ разрѣшаются всѣ обычныя дѣла 
и занятія.

Теперь праздничнымъ законопроектомъ хотятъ вве­
сти для однихъ праздниковъ трудъ обязательный,

14ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  210  —

а для другихъ — добровольный, — вообще же сдѣлать 
изъ праздниковъ не дни, посвященные Господу Богу 
и своей душѣ, а дни обычной суеты житейской, дни 
для матеріальныхъ прибытковъ, корысти,—-полагая, 
что всякій трудъ также спасителенъ, какъ и молитвы 
и другія религіозно-нравственныя дѣла. 35 членовъ, 
составившіе этотъ проэктъ, высчитали, сколько сотъ 
милліоновъ Россія теряетъ въ каждый праздникъ и 
сколько въ годъ; выходитъ что то ужъ очень мно­
го,—чуть не цѣлый милліардъ рублей серебромъ. Но 
составившіе законопроектъ забываютъ, что Христосъ 
Спаситель цѣлью жизни христіанъ ставитъ не пріоб­
рѣтеніе богатства, а совсѣмъ другое. Онъ ставитъ на 
первомъ планѣ нравственное усовершенствованіе ка­
ждаго христіанина. Будьте совершенны, какъ Отецъ 
вашъ небесный совершенъ есть, говоритъ Онъ; ищите пре­
жде Царствія Божія и правды Его и сія вся прило­
жится вамъ', собирайте себѣ сокровища не на земли, идѣ 
же тля тлитъ и воры подкапываютъ и крадутъ, а со­
бирайте себѣ сокровища на небеси. Въ притчѣ о бога­
томъ, у котораго угобзися нива, и онъ не зналъ, 
какъ все это вмѣстить въ своихъ житницахъ,—Хри­
стосъ прямо осуждаетъ скопидомство, а въ другомъ 
мѣстѣ и прямо говоритъ, какъ богатымъ трудно вхо­
дить въ Царствіе Божіе (Лук. 36, 13 —15; Мат. 5, }48; 
6, 25—34; 8— 11; Марк. 10, 24; Лук. 11, 33--34).

Какъ же теперь связать съ христіанскимъ ученіемъ 
о цѣли и смыслѣ жизни это предложеніе нашихъ про­
жектеровъ о дняхъ праздничныхъ? — Оно является 
въ существѣ своемъ антихристіанскимъ, а потому для 
христіанъ и непріемлемымъ. Оно разрушаетъ и запо­
вѣдь Божію о трудѣ, по которой только шесть дней 
дѣлай и сотвориши въ нихъ вся дѣла твоя, а седь- 
мый день—Господу Богу твоему; оно подрываетъ и



—  211  —

авторитетъ Церкви, которую въ семъ и въ подобныхъ 
сему случаяхъ государство должно слушать, а не раз­
рушать своими поправками заповѣдей Божіихъ, на 
которыя никогда и никто изъ гражданской власти 
не получалъ никакого права отъ Законоположника 
Христа...

Наши прожектеры, очевидно, совсѣмъ незнакомы 
съ содержаніемъ и смысломъ тѣхъ праздниковъ, ко­
торые они хотятъ превратить въ дни присутственные, 
рабочіе,— наприм., съ праздниками Преображенія Го­
сподня, Успенія, Рождества Пресвятыя Богородицы, 
Воздвиженія честнаго и животворящаго Креста, По­
крова Божіей Матери, Казанской иконы Божіей Ма­
тери, святителя Николая, Вознесенія Господня, свв. 
ап. Петра и Павла, дней страстной седмицы—Великаго 
Четверга, Пятницы и Субботы. Сами, вѣроятно, не 
ходя въ церковь и духовно не соединяясь со всею 
Христовою Церковью, они думаютъ, что и всѣ право­
славные христіане чужды духовнаго пониманія этихъ 
дней и значенія ихъ въ дѣлѣ нашего спасенія. Прочи­
тали бы хотя книжку покойнаго К. П. Побѣдоносцева: 
„Праздники Господни" и тогда, быть можетъ, поняли 
бы всю глубину, широту и высоту воспитательнаго 
ихъ значенія для христіанина. Вѣдь они вносятъ въ 
душу христіанина такой духовный капиталъ, въ срав­
неніи съ которымъ капиталъ міра—ничто!—Какъ хо­
рошо знаютъ наши прожектеры богослуженіе, можно 
судить по слѣдующему образцу: они говорятъ, что и 
въ Великую Субботу можно заниматься въ присут­
ственныхъ мѣстахъ и другихъ казенныхъ учрежде­
ніяхъ послѣ обѣдни. А знаютъ ли эти господа, оче­
видно не знаютъ, потому что въ церкви въ этотъ 
день не бываютъ,—что въ сію великую и преблаго­
словенную субботу св. Церковь поетъ: „да молчитъ

н*



—  212  —

всякая плоть человѣча и ничтоже земное въ себѣ да 
помышляетъ?!" Очевидно, не знаютъ, ибо земное въ 
себѣ помышляютъ.

И о царскихъ дняхъ тоже не мало недоумѣнныхъ 
вопросовъ является, особенно въ приложенныхъ мнѣ­
ніяхъ г. Андріевскаго и графа Д. А. Олсуфьева. Г. 
Андріевскій полагаетъ, что если будетъ праздноваться 
только одинъ день царскій—именины Царя, то вый­
детъ лучше: больше будетъ почтенія и уваженія въ 
народѣ къ Царю и царской фамиліи, и что все это 
будетъ соотвѣтствовать практикѣ западно - европей­
скихъ государствъ. Мнѣ кажется, что это только одна 
фантазія г. Андріевскаго, и намъ вовсе нѣтъ надобно­
сти умалять значеніе нашихъ государей по примѣру 
Западной Европы,—особенно по примѣру республикъ. 
Нашъ Государь не чиновникъ, выбираемый на нѣ­
сколько лѣтъ, какъ наприм. Фальеръ и Тафтъ,—нашъ 
Государь— „Божіею милостію" и помазанникъ Божій,— 
лицо не только освященное, но и священное,—рав­
нымъ образомъ и Государыни: онѣ же пріемлютъ по­
мазаніе отъ Святаго, славою и честію вѣнчанны и 
превознесенны надъ всѣми своими подданными, а На­
слѣдникъ Цесаревичъ есть „надежда Россіи". Какъ 
посмотритъ народъ на подобное умаленіе царскихъ 
Особъ въ ихъ величіи,—что скажутъ и сами Особы 
царскія, умаляемыя въ очахъ народа „законодатель­
ными" палатами?! Г. Андріевскій говоритъ, что никто 
изъ народа не ходитъ въ эти дни въ церковь, кромѣ 
чиновниковъ. Пусть такъ, но все же народъ кре­
стится и молится, когда звономъ оглашается воздухъ 
въ тѣ моменты, когда совершается особенно умили­
тельное моленіе, присоединяетъ и свою мысленную 
молитву къ св. Церкви. Пусть онъ работаетъ, вызы­
ваемый нуждой, но онъ хорошо знаетъ, что вмѣсто



—  213  —

него за Царя молится его священникъ. Да и то не­
правда, что церкви въ эти дни пустуютъ: бываетъ не 
мало и изъ простыхъ людей въ церквахъ, но бѣда въ 
томъ, что полиція, въ угоду сильнымъ міра сего, ча­
сто не пускаетъ много народа въ церковь, дабы ихъ 
высокопревосходительствамъ и просто превосходи­
тельствамъ не было какого утѣсненія.

Еще курьезнѣе мнѣніе графа Олсуфьева: по его 
мнѣнію, табельные дни надо упразднить потому еще, 
что въ эти дни бывали очень часто покушенія на 
жизнь губернаторовъ. Но если держаться такой ло­
гики, какой держится графъ Олсуфьевъ, тогда на­
добно предержащимъ властямъ и въ театры не ѣз­
дить, потому что въ театрѣ былъ убитъ премьеръ- 
министръ Столыпинъ,—да и въ другія учрежденія. А 
еще лучше совсѣмъ никуда не ѣздить и сидѣть за­
першись дома. Это выходитъ по пословицѣ: волковъ 
бояться—въ лѣсъ не ходить.

Скалозубъ, разсуждая съ Фамусовымъ о вольнодум­
ствѣ Чацкаго и современной имъ молодежи, рѣшилъ 
дѣло такъ: „а по мнѣ, чтобы зло сіе пресѣчь, собрать 
всѣ книги, да и сжечь". Мнѣ кажется, что и наши 
прожектеры держатся такого же мнѣнія о праздни­
кахъ, хотя и не высказываютъ его со всею рѣшитель­
ностью; но слѣдуя ихъ примѣру, одинъ изъ почтен­
ныхъ генераловъ, бывши у меня въ Варшавѣ,—серь­
езно предлагалъ мнѣ поддержать этотъ законопроектъ 
въ Государственномъ Совѣтѣ, но не въ половинча­
томъ видѣ, а во всемъ его объемѣ. Онъ ни больше, 
ни меньше совѣтовалъ упразднить для солдатъ (а ко­
нечно—и для всего простого народа) всѣ праздники. 
„Когда нѣтъ праздниковъ, говорилъ онъ мнѣ,—они, 
т. е. солдаты, не пьютъ и бываютъ мирны и послушны, 
а въ праздникъ напьются, буянятъ, развратничаютъ,



—  214  —

набираются гадкихъ болѣзней,—а потомъ возись съ 
ними". Всѣ мои доводы, что этого нельзя сдѣлать, 
что лучше устроить для нихъ чтенія съ туманными 
картинами, придумывать свои домашнія развлеченія,— 
были для почтеннаго генерала неубѣдительными. Ма­
хнувъ безнадежно рукой, онъ ушелъ отъ меня и уже 
больше не заходилъ, хотя я знаю, что онъ часто бы­
ваетъ въ Варшавѣ, пріѣзжая изъ той губерніи, гдѣ 
онъ начальствуетъ надъ войсками. Говоря о безу­
словномъ упраздненіи праздниковъ для солдатъ, по­
чтенный генералъ не требовалъ этого для гг. офи­
церовъ: „они много трудятся". Такимъ образомъ, Фа­
мусовы и Скалозубы еще у насъ не перевелись; можно 
еще слышать отзвуки ихъ рѣшительныхъ умозаклю­
ченій по разнаго рода вопросамъ и въ наше время. 
Нѣчто подобное представляетъ и проектъ о празд­
ничныхъ дняхъ нашихъ реформаторовъ. Не прямѣе 
ли было бы сказать имъ, въ соотвѣтствіе Фамусову 
и Скалозубу, такъ: „а по насъ, чтобы зло сіе (т. е. 
праздники) пресѣчь, собрать всѣ праздничныя минеи 
да и сжечь;" тогда попы и монахи не въ состояніи 
будутъ править службы, и все дѣло получитъ надле­
жащее направленіе.

Господа! — Дѣло не въ праздникахъ, какъ въ цер­
ковныхъ учрежденіяхъ, отжившихъ-де свое время, — 
нѣтъ. Дѣло въ праздности, часто вынужденной об­
стоятельствами жизни русскаго народа, его бытовыми, 
географическими, климатическими и другими усло­
віями бытія,—часто, быть можетъ, въ его невѣжествѣ, 
но вовсе не въ лѣности... Русскій народъ умѣетъ ра­
ботать и трудиться не мало, когда есть къ чему при­
ложить руки, но вотъ когда не къ чему ему прило­
жить своихъ рукъ, онъ остается празднымъ и пре­
дается разнаго рода порокамъ. Будемъ говорить кон-



—  215  —

кретнѣе. Нашъ народъ, въ своемъ безусловномъ боль­
шинствѣ,— земледѣльческій. Живетъ онъ отъ своей 
кормилицы-земли. Онъ обрабатываетъ ее тогда, когда 
это возможно, т. е. весной, лѣтомъ и осенью. Зимой 
нельзя пахать, сѣять и прочіе труды дѣять по хлѣ­
боробству. Такимъ образомъ, выходитъ, что почти 
полгода онъ остается безъ работы. Промысловая и 
фабричная дѣятельность у насъ въ самомъ слабомъ 
развитіи: пойти ему въ отхожіе промыслы нѣтъ ни­
какой возможности. Дома же онъ занимается только 
подѣльемъ, т. е. тѣмъ, что потребно для его домаш­
няго обихода. Къ разнообразію въ трудѣ онъ не прі­
ученъ, и это уже не по винѣ духовенства, а по винѣ 
помѣщиковъ. Дороги у насъ мерзѣйшія, особенно про­
селочныя и земскія; территорія — громадная: она не 
можетъ итти въ сравненіе съ территоріями западно 
европейскихъ государствъ, густо населенными; для 
сбыта своихъ излишковъ нѣтъ подходящихъ центровъ; 
большею частію скупаютъ на дому у крестьянъ кулаки 
Колупаевы и Раззуваевы, или же евреи, особенно на 
югѣ Россіи; справочныхъ бюро для рабочихъ и осо­
быхъ комиссіонеровъ по дѣламъ отхожихъ промысловъ 
у насъ нѣтъ: крещенный людъ бредетъ себѣ, куда 
глаза глядятъ, ища работишки, и часто возвращается 
ни съ чѣмъ, проѣвши и проѣздивши свои послѣдніе 
гроши. Я самъ былъ очевидцемъ такихъ крестьянъ, 
ищущихъ работы, когда жилъ въ Крыму. Я могъ бы 
для иллюстраціи привесть не мало примѣровъ часто 
отчаяннаго положенія рабочихъ, отбившихся отъ сво­
ихъ родныхъ селъ и деревень и оставшихся буквально 
безъ куска хлѣба, и какъ они бѣдные, голодные, обор­
ванные возвращались домой „зайцами" по желѣзной 
дорогѣ, а то и пѣшкомъ въ истоптанныхъ лаптиш- 
кахъ. Фабрикъ у насъ мало, а поэтому предложеній



— 216 —

бываетъ больше, чѣмъ спроса. Наши капиталы ухо­
дятъ заграницу—на постройку судовъ, на покупку во­
оруженія и другія государственныя потребы; а дома 
народъ сидитъ безъ работы. Въ Петербургѣ ежедневно 
отправляются большими партіями на выселеніе эти 
безработные. Я живу возлѣ Спасской части уже ше­
стой годъ и вижу эту процессію ежедневно около 7-ми 
часовъ утра. Есть рецидивисты по 10 разу; встрѣ­
тился мнѣ одинъ даже по 14 разу. „Отчего же вамъ 
не сидится въ. деревнѣ и дома не работается?"—спра­
шиваю я. „Да что же, батюшка, дома то дѣлать, когда 
нѣтъ ни кола, ни двора? Переночевать пустятъ, по­
кормятъ день-другой, а затѣмъ говорятъ: иди съ Бо­
гомъ, намъ самимъ жрать нечего. Вотъ и бредешь 
опять сюда. Тутъ все-таки получше. Тамъ дадутъ, въ 
другомъ мѣстѣ дадутъ —вотъ и прокормишься, и за 
ночлежку есть чѣмъ заплатить. Легче намъ бываетъ, 
когда мы на дачи выѣзжаемъ (говорится съ насмѣш­
кой),— когда ужъ за фатеру (ночлежку) не плати (но­
чуютъ на панеляхъ), а это тоже статья не малая". 
Думается мнѣ, что устами этого рецидивиста гово­
рила мнѣ сама правда. Да, положеніе нашего народа 
не легкое: постоянные недороды, голодовки, болѣзни, 
отсутствіе объектовъ, къ которымъ можно бы прило­
жить свои рабочія руки, недостатокъ просвѣщенія, 
всякаго рода неудобства житейскія, — вотъ болячки 
соціальныя, на которыя бы слѣдовало обратить чле­
намъ „законодательныхъ" палатъ свое вниманіе, а не 
на праздники. Вы хоть всѣ праздники упраздните, а 
толку изъ этого не выйдетъ никакого, если не созда­
дите новыхъ условій бытовыхъ, соціальныхъ, земель­
ныхъ и пр. пр. Мужикъ бываетъ сытъ и доволенъ, 
когда у него уродится хлѣбъ; а случись неурожай— 
и онъ остается безпомощнымъ. А выхода изъ этого



— 217 —

другого нѣтъ. —Нѣтъ, — все, что намъ говорятъ гг. 
прожектеры, — все это болѣе фантастично, чѣмъ ре­
ально. „Весь этотъ законопроектъ, сказалъ мнѣ одинъ 
очень умный и свѣдущій членъ Государственнаго 
Совѣта, — есть мыльный пузырь, — не больше". Съ 
этимъ нельзя не согласиться.

Кромѣ вынужденной праздности, большимъ зломъ 
служитъ у насъ водка. Вотъ врагъ, съ которымъ слѣ­
дуетъ бороться всѣмъ друзьямъ нашего народа. Рус­
скій народъ пьетъ, пожалуй, и меньше нѣмца, но 
пьетъ какъ то глупо. Нѣмецъ пьетъ систематически, 
понемногу и не бываетъ пьянъ, — или если бываетъ, 
то очень рѣдко, а нашъ мужикъ пьетъ безъ всякаго 
соображенія, — тогда, когда представляется къ этому 
какая-либо оказія, пьетъ до положенія ризъ. Самъ 
онъ сознаетъ свою немощь, свое безволіе и часто 
проситъ, чтобы кабака въ его селѣ или деревнѣ не 
ставили, но нѣтъ! — казенки вездѣ воздвигаются по 
усмотрѣнію начальства. Вы только подумайте, какое 
это зло!

Для ограниченія пьянства въ народѣ придумали 
попечительства трезвости и народный театръ, какъ 
панацею отъ всѣхъ бѣдъ. Это такъ же курьезно, какъ 
курьезно мнѣніе графа Олсуфьева относительно упразд­
ненія табельныхъ дней. Забавами хотятъ лѣчить на­
родъ отъ его вѣковаго недуга, — не уничтожая самаго 
объекта зла. Министръ финансовъ какъ то заявилъ 
намъ, что вычеркнуть изъ бюджета 753 милліона, 
получаемыхъ отъ продажи спиртныхъ напитковъ, мо­
жно только тогда, когда будетъ придуманъ соотвѣт­
ствующій эквивалентъ, а до тѣхъ поръ-де все будетъ 
попрежнему. „Укажите, говорилъ онъ между прочимъ, 
такую точку на земномъ шарѣ, гдѣ не употребляли бы 
алкоголя". Я могу указать не только точки, но и цѣ-



— 218

лыя территоріи: это въ Сѣверо-американскихъ Соеди­
ненныхъ Штатахъ. На территоріяхъ Индіаны и Аля­
ски нѣтъ продажи никакихъ спиртныхъ напитковъ, 
въ штатѣ Айовы тоже нѣтъ, въ Пенсильваніи въ дни 
воскресные и праздничные не дозволяется продажа 
таковыхъ; вообще, въ мѣстностяхъ, населенныхъ ди­
карями, закономъ запрещается продажа спиртныхъ 
напитковъ. Въ дни электоральные, когда избираютъ 
президента Соединенныхъ Штатовъ или губернато­
ровъ,—въ первомъ случаѣ запрещается на протяже­
ніи всей территоріи Соединенныхъ Штатовъ, а во 
второмъ—на территоріи только того штата, гдѣ идутъ 
выборы губернскихъ властей. Тамъ не навязываютъ 
населенію того, чего оно не желаетъ. И матеріальное 
благополучіе населенія тамъ далеко выше, хотя празд­
никовъ у нихъ, пожалуй, не меньше, чѣмъ у насъ, 
если считать съ церковными и государственные, фе­
деральные и штатные,—и празднуютъ ихъ не по ре­
цепту г. Андреевскаго, а такъ, какъ должно. Я жилъ 
въ Америкѣ 7 лѣтъ и знаю не по слухамъ объ этомъ 
и не по книжкамъ только, а непосредственно. Когда 
я ѣхалъ уже совсѣмъ въ Россію, мнѣ поручили наши 
русскіе люди, поселившіеся въ Индіанѣ, гдѣ нѣтъ про­
дажи спиртныхъ напитковъ, —сказать соотечественни­
камъ, что главное зло въ жизни русскаго народа— 
водка; что надобно всемѣрно заботиться о прекра­
щеніи продажи оной въ тѣхъ размѣрахъ, какъ это 
идетъ въ Россіи. „Скажите, Преосвященнѣйшій Вла­
дыко, имъ, что мы всѣ желаемъ имъ счастья, но 
только пусть не пьютъ водки. Вотъ и мы, когда пили 
водку, то всегда нуждались во всемъ—и ѣли плохо и 
одѣвались неважно, и жена была часто бита ни за 
что—ни про что, и дѣти были запуганы. А теперь у 
насъ и хорошіе гавзы (т. е. дома), и пища питатель-



—  219 -

ная, и одежда порядочная, и въ семьѣ тишь да гладь, 
да Божья благодать". Этотъ завѣтъ моихъ пасомыхъ 
въ Америкѣ, опытно постигшихъ весь вредъ пьянства 
и освободившихся отъ этого несчастья, вслѣдствіе 
только запрета территоріальныхъ властей продавать 
спиртные напитки, я принялъ къ сердцу и всегда, 
при всякомъ случаѣ, передаю нашему народу. Пере­
даю его и вамъ, гг. законодатели, чтобы и вы при­
няли его къ сердцу и помогли бы нашему народу 
немощному стать на ноги въ борьбѣ съ водкой и 
пьянствомъ,—но только не театрами и не упраздне­
ніями праздниковъ, ибо все это не имѣетъ никакого 
смысла и ни къ чему серьезному не приведетъ. Я не 
поклонникъ графа Л. Н. Толстого, но въ данномъ 
случаѣ его осужденіе, высказанное о. Василію Попову 
въ Кореизѣ, нахожу совершенно правильнымъ. Одна­
жды, стоя противъ почты, съ пачкой корреспонден­
ціи, имъ полученной, и за нею сюда приходившій съ 
дачи графини Паниной,—Л. Н. Толстой, видя прохо­
дящаго о. Василія и поздоровавшись съ нимъ, спро­
силъ: „батюшка, скажите, сколько у васъ въ приходѣ 
выпито было водки въ прошедшіе святки?" Когда же 
о. Василій отвѣтилъ, что онъ не знаетъ, Л. Н. со­
общилъ ему цифру тѣхъ бутылокъ, которыя были от­
пущены изъ казенной лавочки,—затѣмъ, указывая на 
домъ гр. Паниной съ надписью: „Попечительство о 
народной трезвости" и рядомъ почти съ нимъ стоя­
щій домъ съ казенной продажей вина,—онъ спросилъ: 
„скажите, батюшка, не усматриваете ли вы въ сосѣд 
ствѣ этихъ двухъ учрежденій какого-либо символа?"— 
и когда смущенный вопросомъ о. Василій отвѣтилъ, 
что онъ не знаетъ, что ему сказать на это, Л. Н. 
быстро проговорилъ: „это символъ того, какъ наше 
правительство одной рукой созидаетъ, а другой раз-



—  220 —

рушаетъ созидаемое. Такъ это дѣлается и во многомъ 
другомъ". Мнѣ кажется, что Л. Н-чъ въ данномъ 
случаѣ вѣрно подмѣтилъ и оцѣнилъ политику нашего 
правительства. Нельзя же, въ самомъ дѣлѣ, отрез­
влять народъ, не уничтожая совсѣмъ или, по крайней 
мѣрѣ, не ограничивая во многомъ тотъ самый со­
блазнъ, съ которымъ такъ трудно бороться, по созна­
нію самого же народа, русскому человѣку.

Теперь обратимся, въ частности, къ вопросу о при­
влеченіи къ занятіямъ въ праздничные дни учащейся 
молодежи, а равнымъ образомъ войскъ и чиновнаго 
люда. Еще у всѣхъ должно быть на памяти, какъ у 
насъ было объявлено, что учащаяся молодежь наша 
переутомлена чрезмѣрными занятіями и строгостью 
дисциплины, — и какъ, въ заботахъ о здоровьѣ юно­
шества, былъ объявленъ принципъ сердечности въ 
дѣлѣ воспитанія, — „именно сердечности", — и какъ, 
вслѣдъ за симъ стали развинчивать всю дисциплину, 
вводя совершенно обратное; какъ въ министерство 
Зенгера были введены въ обиходъ совершенно новые 
праздники, какихъ ни въ одномъ календарѣ не най­
ти ,— „Зенгеровскіе праздники", въ родѣ, наприм., 
„древонасажденія" и пр.,—и вотъ теперь вдругъ намъ 
говорятъ совсѣмъ другое... О зенгеровскихъ праздни­
кахъ и „сердечности" уже и помину нѣтъ; взамѣнъ 
этого придумываются уже совсѣмъ другія конъюн­
ктуры, въ родѣ, наприм., увеличенія количества дней 
учебныхъ,—даже и въ праздники двунадесятые и въ 
дни страстной седмицы. При такомъ образѣ дѣйствій 
приходится только руками развести и сказать: „да 
когда же будетъ конецъ этимъ экспериментамъ въ 
дѣлѣ народнаго просвѣщенія,—когда мы выйдемъ изъ 
крайностей и станемъ въ нормальныя отношенія къ 
этому великому дѣлу?!"



—  221 —

То же самое нужно сказать и относительно войскъ 
и чиновниковъ. Трудятся они много, даже чрезмѣрно, 
во всѣ дни недѣли; для чего же отнимать у нихъ тѣ 
немногіе дни, когда они могутъ достойно и праведно 
отдохнуть отъ своихъ трудовъ?! Нельзя же, въ самомъ 
дѣлѣ, согласиться съ сумасбродствомъ того генерала, 
который увѣрялъ, что цѣломудріе и здравіе тѣлесное 
солдатъ улучшится только тогда, когда будутъ упраз­
днены всѣ праздники!.. Мнѣ невольно, въ семъ слу­
чаѣ, приходятъ на память слова Христа Спасителя 
о фарисеяхъ: связуютъ бремена тяжкая и бѣднѣ носи­
мая, и возлагаютъ на плеща человѣческа (для обыкно­
венныхъ смертныхъ), перстомъ же своимъ не хотятъ 
двигнути ихъ (Матѳ. 2, 3, 4). Наши прожектеры вы­
считываютъ, сколько милліоновъ въ день и въ годъ 
теряетъ Россія отъ нѣсколькихъ дней праздничныхъ 
въ году, а о томъ не говорятъ, сколько они сами 
прогуливаютъ такихъ дней. Одинъ корреспондентъ 
какъ то высчиталъ, что члены Государственнаго Со­
вѣта проводятъ въ праздности ни больше ни меньше, 
какъ 157 дней. 157 дней—это ничего, а мужикъ про­
гуляетъ 85 дней—это очень много!

Имѣя въ виду все сказанное, я нахожу, что этотъ 
законопроектъ, какъ мало основательный и совсѣмъ 
несерьезный,—долженъ быть отклоненъ.

Николай, Архіепископъ Варшавскій.



Свобода совѣсти.
Кто не видитъ, что узелъ государственной жизни въ наше 

время завязался вокругъ вопроса объ отношеніи государства 
къ Церкви? Кто не видитъ, что вотъ уже болѣе пяти лѣтъ 
надъ всѣми государственными вопросами господствуетъ и, 
такъ сказать, злободневствуетъ одинъ кардинальный для 
Церкви и государства вопросъ—это вопросъ о пресловутой 
религіозной „свободѣ совѣсти44? Кстати и некстати этотъ во­
просъ повсюду усиленно выдвигается и „горячо* дебати­
руется... Точно кто-то боится, какъ бы „свободу совѣсти44 не 
замолчали, какъ бы не отодвинули ея на зданій планъ!.. 
Чувствуется, что кто-то принимаетъ чрезвычайныя мѣры и 
дѣлаетъ неимовѣрныя усилія, чтобы раздуть этотъ вопросъ!.. 
При мало-мальски внимательномъ взглядѣ на всю эту шу­
миху вокругъ вопроса о „свободѣ совѣсти44 нельзя не замѣ­
тить, что изъ этого вопроса сдѣлали просто таранъ для раз­
грома русской государственности, которая искони обоснова­
лась на союзѣ съ Православной Церковью, искони почерпаетъ 
свою мощь въ единеніи съ Церковью. Оттого-то вопросъ о 
„свободѣ совѣсти44 и выдвигается повсюду въ неразрывной 
связи съ вопросомъ о „новомъ государственномъ строѣ44,— 
пресловутомъ „правовомъ44 строѣ...

„Правовой строй44 и „свобода совѣсти44— это два дѣтища- 
близнецы современнаго „освободительнаго движенія44. Ихъ 
это движеніе лелѣетъ, на нихъ покоятся всѣ его надежды. 
И, къ немалому удивленію, приходится установить тотъ не­
сомнѣнный фактъ, что „коханьѳмъ44 этихъ незаконныхъ для 
Россіи дѣтищъ, порожденныхъ безбожной Западной Европой 
въ разгаръ революціоннаго пожарища, занялись у насъ и 
законодатели, и правители. Вкупѣ съ „освободителями44 они 
до того увлеклись „коханьемъ44 иноземныхъ дѣтищъ, что 
завели русское государство въ такой тупикъ, изъ тѣснинъ 
котораго никакъ не выберутся и сами.



—  223  —

Изъ министерскихъ канцелярій бѣгутъ на Русь одинъ за 
другимъ вѣроисповѣдные циркуляры—жалкіе, безпринцип­
ные, пожирающіе сами себя, но съ постоянною „объясни­
тельною* оговоркою, что всѣ они—борцы за „свободу совѣ­
сти" и за „правовой строй*!.. Если какой циркуляръ при­
дется не подъ масть „освободителей*, на него прикрикнутъ 
изъ лѣво-газетнаго штаба, и онъ конфузливо спрячется, ла­
кейски расшаркавшись: „я ли не радъ былъ услужить!..—я 
ли не шелъ къ вамъ на встрѣчу*... Но, столкнувшись съ 
„правою* ратью, онъ судорожно сожметъ кулакъ и, помахи­
вая, пригрозитъ: „Ну, вы клерикалы .̂..*

И вотъ, въ заключеніе „освободительной" вакханаліи, Рос­
сія, провозгласивъ „свободу совѣсти* и „правовой строй*, 
осталась и безъ совѣсти и безъ права...

Яркимъ показателемъ этого служитъ только что закончив­
шійся въ г. Валкахъ скопческій судебный процессъ.

Ни на чемъ современная „свобода совѣсти* не терпитъ 
такого сильнаго крушенія, какъ на вопросѣ объ изувѣрныхъ 
и безнравственныхъ сектахъ. Вѣруй,—говорятъ глашатаи 
„свободной совѣсти*,—какъ хочешь и во что хочешь; госу­
дарству нѣтъ никакого дѣла до твоихъ религіозныхъ вѣро­
ваній и культа. Никакія стѣсненія, а тѣмъ болѣе государ­
ственныя репрессіи въ области религіи не могутъ-де имѣть 
мвста... Свобода всякаго культа — вотъ основной тезисъ 
„правового государства*, по идеалу современныхъ „освобо­
дителей*.

— Ну... а какъ же быть съ вѣрованіями и богослужеб­
нымъ культомъ изувѣрныхъ и безнравственныхъ сектъ, ко­
торыя творятъ возмутительныя противонравственныя и из- 
увѣрныя непотребства: свальный грѣхъ, умерщвленіе дѣтей, 
оскопленіе и т. п., проповѣдуютъ бракоборное ученіе и пр.?! 
Неужели до всего этого государству нѣтъ никакого дѣла?!. 
Неужели все это не имѣетъ никакого отношенія къ государ­
ственнымъ интересамъ?!. Развѣ государство не зиждется на 
семьѣ, а семья—на бракѣ? Развѣ государство—чисто поли­
цейскій институтъ, а не творчески-законодательный; развѣ 
государственное законодательство чуждо нравственныхъ эле­
ментовъ?..

— О, нѣтъ, нѣтъ!—съ паѳосомъ возразятъ „освободители".



—  224

Государство должно беречь семью, должно защищать бракъ, 
должно проводить въ своихъ законахъ нравственные прин­
ципы и т. д... Но все это оно должно дѣлать ъпо своему-де 
разумѣнію*, внѣ вліянія и требованій какой-либо конфессія 
или вѣры.

— Допустимъ на время, что государство якобы можетъ 
быть неконфессіональнымъ или внѣвѣроисповѣднымъ., чего 
на самомъ дѣлѣ нигдѣ нѣтъ и быть не можетъ, потому что 
повсюду государственный неконфессіонализмъ неминуемо 
завершается атеизмомъ и гоненіемъ на религію. Но это „свое 
разумѣніе44 у государства въ вопросахъ морали, семьи, брака 
и т. п. развѣ не есть своего рода государственная конфес­
сія или государственное исповѣданіе; и развѣ на этомъ испо­
вѣданіи не зиждется государственная мощь?!.

— Несомнѣнно, такъ,—отвѣчаютъ „освободители41 всѣхъ 
пошибовъ.

— Но въ такомъ случаѣ, какъ же государство отнесется 
къ тѣмъ религіознымъ общинамъ, которыя и своимъ уче­
ніемъ и своею жизнью въ корнѣ опровергаютъ и разруша­
ютъ „государственную конфессію14? Неужели оно дастъ имъ 
безграничный просторъ и во имя „свободы совѣсти44 скажетъ 
имъ: „Дѣлайте со мною,—съ моими законами и съ моимъ 
государственнымъ исповѣданіемъ—все, что хотите?!44... Не 
внесетъ ли такая „свобода44 страшной сумятицы въ государ­
ственную жизнь?! Не превратится ли отъ такой „свободы44 

самое мощное и стройное государство въ хаотическое?! И не 
пробьетъ ли послѣдній часъ бытію такого государства?!.

— Нѣтъ,—говорятъ творцы „правового строя44,—государ­
ство должно защищать себя и силою матеріальнаго меча ка­
рать разрушителей его „права44. Непротивленіе злу—это 
основа анархіи, а на анархіи не можетъ стоять ни одно го­
сударство...

— Значитъ, — спросимъ мы, — государство въ правѣ не 
только ограничить, но въ извѣстныхъ случаяхъ и совершен­
но лишить свободы вѣры и культа враждебныя ему рели­
гіозныя общины?.. Тогда при чемъ же объявленная безъ 
всякихъ ограниченій „свобода совѣсти44?!. Развѣ не ясно, 
что ^свобода совѣсти*—это государственный абсурдъ! Ея нѣтъ 
и быть не можетъ. Не будемъ уже говорить о томъ, что и 
съ научно-юридической точки зрѣнія „свобода совѣсти44 так-



—  225  —

же нелѣпость, такъ какъ „совѣсть14, какъ внутренній духов­
ный элементъ въ человѣкѣ, совершенно не доступна внѣш­
ней юридической регламентаціи (Г. Блюнчли и др.)... И раз­
вѣ „правовое государство “ не вынуждено будетъ стереть и 
со своихъ „кодексовъ44 и со своего „правового* аншлага 
пресловутую „свободу совѣсти44, водрузивъ на ея мѣсто дѣй­
ствительно государственно-юридическій принципъ религіоз­
ной вѣротерпимости?!

Все это неоспоримо. Все это прекрасно понимаютъ и гла­
шатаи „правового строя". Объ этотъ „камень преткновенія" 
разбилъ „освободительную свободу совѣсти44 и думскій де­
путатъ г. Карауловъ, когда въ думской комиссіи по дѣламъ 
Православной Церкви въ апрѣлѣ—маѣ прошлаго года спо­
рилъ о „свободѣ совѣсти44 съ представителями Святѣйшаго 
Синода, при обсужденіи законопроекта о „старообрядческихъ 
общинахъ44. Въ совершенствѣ изучивъ всѣ пластинки рево­
люціонной шарманки и обладая большимъ революціоннымъ 
мѣхомъ, онъ, однако, сразу же выдохся и оборвалъ свою 
революціонную арію о „свободѣ совѣсти", когда столкнулся 
съ выставленными противъ нея принципіальными возраже­
ніями. Онъ, лучшій въ Государственной Думѣ пѣвецъ рево­
люціонныхъ свободъ, вынужденъ былъ признать необходи­
мость уголовной кары въ борьбѣ государства съ изувѣрными 
и безнравственными сектами хлыстовъ, скопцовъ и пр.!.. 
Такое признаніе было, собственно, лебединою пѣснью „сво­
боды совѣсти44 и крахомъ начертаннаго „освободителями" 
идеала „правового строя".

Однако, гг. „освободители44 отъ этого нисколько не сму­
тились. Для нихъ принципіальное крушеніе ихъ „идеаловъ41 

не имѣетъ ровно никакого значенія. Принципъ для нихъ не 
основа, не фундаментъ государственнаго строительства, а 
игрушка ихъ страстей,—орудіе или средство для достиженія 
ими разъ намѣченныхъ цѣлей. Достоинство принциповъ по­
литики и морали оцѣнивается ими пригодностью этихъ прин­
циповъ для достиженія „освободительныхъ44 цѣлей. Оттого 
„освободительное44 движеніе такъ принципіально хаотично, 
такъ неразборчиво въ средствахъ, такъ неумолимо попира­
етъ разумъ и заглушаетъ совѣсть... „Намъ нужна не лой- 
яльность, а побѣда44, — цинично заявляютъ „освободители44. 
Ради захвата „ключа къ властвованію44 они готовы отказать-

15ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  226  —

ся и отъ разума и отъ совѣсти; готовы попрать всякое—и 
божеское и человѣческое право; готовы бросить и государ­
ство, и общество, и семью въ объятія самыхъ дикихъ изувѣр- 
ныхъ и безнравственныхъ сектъ и сектантскихъ оргій! И 
возмутительный религіозно-культовой развратъ, самый опас­
ный для семьи и государства по своему вліянію на народъ, 
и ужаснѣйшее скопческое изувѣрство съ „большими и ма­
лыми печатямиа у женщинъ, мужчинъ и даже у дѣтей и 
факты насилія при совращеніи въ эти безнравственныя и 
изувѣрныя секты—все, все находитъ для себя у „освободи­
телей" и оправданіе, и даже поощреніе, коль скоро они 
усмотрятъ въ этомъ культовомъ развратѣ и изувѣрствѣ 
средство для разрушенія современнаго строя государства и 
для ослабленія источника государственной мощи Россіи— 
Св. Православной Церкви. Съ дикимъ воплемъ кагала они 
срываютъ повязку съ глазъ Ѳемиды, стираютъ съ ея ланитъ 
неподдѣльную краску стыда, разбиваютъ вѣсы правосудія и 
повинныхъ въ скопческомъ изувѣрствѣ вѣнчаютъ лаврами 
„освобожденія", провозглашая имъ: „Нѣтъ, невиновны!.." 
Такъ закончился недавно скопческій процессъ въ г. Вал­
кахъ. Саѵеапі сопзиіез!..

И. А— скій.



Къ дѣлу объ убійствѣ Ющинскаго.
Въ настоящее время въ Кіевѣ начался судебный процессъ 

по дѣлу объ убійствѣ Ющинскаго. Кошмарная картина этого 
убійства леденитъ кровь, тѣмъ болѣе что это убійство не 
заурядное, а, несомнѣнно, ритуальное. Наличность здѣсь из­
увѣрства на почвѣ религіознаго фанатизма не подлежитъ со­
мнѣнію. Человѣкъ, какъ культовая жертва, извѣстенъ всѣмъ, 
кто сколько-нибудь знакомъ съ религіями и сектами разныхъ 
народовъ. Даже среди христіанскихъ сектъ имѣются секты 
изувѣрныя, какъ напримѣръ, хлысты, употребляющіе „при­
чащеніе14 грудью дѣвицы—„богородицы44 и тѣломъ и кровью 
младенцевъ.

Казалось, что въ дѣлѣ убійства Ющинскаго, во имя тор­
жества правды и правосудія, надлежало бы русскому обще­
ству принять всѣ мѣры къ раскрытію этого религіознаго из­
увѣрства. Но въ этомъ изувѣрствѣ народная молва винить 
евреевъ и этого было достаточно для того, чтобы „передо­
вые44 слои русскаго общества, дѣлающіе такъ называемое 
„освободительное движеніе44, забыли и разумъ, и совѣсть, и 
правду, и правосудіе, и, очертя голову, ринулись на защи­
ту евреевъ, всѣхъ безъ исключенія! Еще судъ не сказалъ 
своего слова, еще Ѳемида не подняла вѣсовъ правосудія, а 
г.г. Горькіе, Милюковы, Арсеньевы, Гегечкори, Струве и Ко 
взываютъ „Къ русскому обществу44 противъ „кроваваго на­
вѣта на евреевъ44!.. И чѣмъ же они аргументируютъ: дан­
ными дѣла объ Ющинскомъ? Ничуть не бывало! Они укры­
ваются подъ кровъ св. мученика Іустина, который защищалъ 
христіанъ отъ языческаго обвиненія въ богослужебномъ упо­
требленіи ими крови младенцевъ. Но гдѣ же и когда св. 
Іустинъ говорилъ о „кровавомъ навѣтѣ на евреевъ? ! В ѣ д ь  
въ убійствѣ Ющинскаго винятъ евреевъ, а не христіанъ! И 
не стыдно ли вольнымъ и невольнымъ адвокатамъ еврейства 
такъ нагло пристегивать имя христіанскаго мученика къ за­
щитѣ еврейства?!.

И откуда такое нервничанье, такое сильное стремленіе 
канальнымъ крикомъ „Къ русскому обществу44 вырвать у

15*



—  228 —

суда рѣшеніе въ пользу еврейства?!. Значитъ, не все чисто, 
коль скоро является нужда въ такомъ возмутительномъ да­
вленіи на судъ!.. Да и какая цѣна будетъ судебнаго рѣше­
нія, состоявшагося подъ такимъ гнетомъ?!. Или творцамъ 
катальнаго воззванія ^Къ русскому обществу14 нужна не 
лойяльность, а побѣда?!. Тогда перестаньте играть въ жмур­
ки. Слишкомъ ужъ по дѣтски наивна игра!..

Мы вѣримъ, что русскій судъ будетъ въ столь міровомъ 
дѣлѣ, какимъ является дѣло Ющинскаго, на высотѣ своего 
призванія, что онъ окажется „судомъ правымъ и нелице­
пріятнымъ “.

Русская медицинская наука уже сказала свое правдивое 
слово объ убійствѣ Ющинскаго. Такъ, профессоръ по каѳедрѣ 
судебной медицины и деканъ медицинскаго факультета въ 
Кіевѣ Н. А. Оболонскій далъ пространное и обстоятельное 
заключеніе, сущность котораго такова:

— Въ убійствѣ участвовало нѣсколько лицъ. Мальчику 
нанесено 47 ранъ острымъ колющимъ орудіемъ, поперечное 
сѣченіе котораго ромбойдально. Прежде нанесенія ранъ маль­
чикъ былъ раздѣтъ, причемъ на немъ оставалась только ру­
баха, поднятая кверху. Руки у него были крѣпко связаны 
назади. Ротъ его зажимали, крѣпко придавливая губы къ 
зубамъ. Всѣ 47 ранъ—прижизненнаго характера. Кровь изъ 
мальчика выпущена при жизни, такъ что трупъ почти со­
вершенно обезкровленъ. Главная масса крови взята изъ го­
ловныхъ и шейныхъ венъ. Множество ранъ, ихъ характеръ 
и расположеніе указываютъ, что большинство ихъ нанесено 
съ цѣлью причинить жертвѣ мученія. Послѣднія были ужас­
ны. Мальчикъ весь исколотъ. Проколоты, между прочимъ, 
печень, легкія, одна почка и сердце. Первые уколы были 
произведены на головѣ, на вискахъ и на шеѣ. Этими уко­
лами., произведенными при сильной работѣ сердца, вскрыты 
вены головы и шейныя—для источенія крови. Во время исто- 
ченія крови мальчику, въ цѣляхъ причиненія ему сильнѣй­
шихъ мученій, нанесены остальные уколы. Эти уколы вто­
рой категоріи причинены во время, когда дѣятельность 
сердца была понижена. Когда изъ мальчика истекло не ме­
нѣе 2/з всего количества его крови, то сердце его было на­
сквозь проколото послѣднимъ, — 47-мъ уколомъ, причемъ 
этотъ послѣдній уколъ» былъ такъ силенъ и глубокъ, что на



—  229  —

кожѣ жертвы у входного отверстія укола остался слѣдъ 
рукоятки орудія убійства. Мальчикъ во время всѣхъ мученій 
былъ удерживаемъ въ стоячемъ положеніи, слегка наклон­
номъ въ сторону. Послѣ смерти Ющинскій былъ одѣтъ, а 
послѣ наступленія трупнаго окоченѣнія перенесенъ въ пе­
щеру, гдѣ и былъ найденъ трупъ.

Другой экспертъ-медикъ^ къ которому обратились судебно- 
слѣдственныя власти, былъ изѳгъстный психологъ и психі­
атръ проф. И. А. Сикорскій. Изучивъ данныя медицинскаго 
осмотра и вскрытіе трупа, проф. Сикорскій въ своемъ зак­
люченіи указалъ, что въ сложномъ процессѣ убійства маль­
чика Ющинскаго ясно различаются три момента: 1) источе- 
ніе крови; 2) причиненіе сильнѣйшихъ мученій и 3) умерщ­
вленіе мальчика. Одни уколы-раны нанесены для источенія 
крови, другія—для причиненія мученій. Послѣднимъ уко­
ломъ мальчикъ умерщвленъ. Убійство совершено людьми, 
имѣвшими главной цѣлью полученіе крови мальчика, при­
чемъ добываніе крови сопровождалось страшными мученіями 
жертвы. Вся картина убійства, по заключенію проф. Сикор­
скаго, безспорно доказываетъ, что въ данномъ случаѣ мы 
имѣемъ дѣло съ совершенно особеннымъ убійствомъ, и что 
убійство это совершено очень опытными людьми, дѣйство­
вавшими спокойно, хладнокровно, съ такимъ же опытомъ и 
знаніемъ своего дѣла, съ какимъ, напримѣръ, еврейскіе 
рѣзники рѣжутъ птицу, какъ бы священнодѣйствуя и пред* 
варительно выпуская изъ нея всю кровь.

Таковы заключенія двухъ высоко-авторитетныхъ ученыхъ.
Что скажетъ судъ,—скоро услышимъ. Но считаемъ полез­

нымъ для освѣщенія вопроса о ритуальныхъ убійствахъ у евре­
евъ привести здѣсь свѣдѣнія о св. мученикѣ младенцѣ Гавріилѣ.

Нетлѣнныя мощи св. мученика-младенца Гавріила почи­
ваютъ въ Слуцкомъ Свято-Троицкомъ монастырѣ, куда онѣ 
были принесены изъ Заблудова послѣ того, какъ тамъ сго­
рѣли всѣ православные храмы, а мощи св. Гавріила чудес­
нымъ образомъ сохранились. Въ житіи св. мученика читаемъ:

Въ д. Звѣрки, отстоящей въ 30 верстахъ отъ Заблудова, 
жили православные поселяне, благочестивые Петръ Говдѣль 
съ женой Анастасіей, которые, несмотря на невзгоды вре­
мени, твердо сохраняли православную вѣру. У нихъ (20 
марта 1684 г.) родился сынъ Гавріилъ. Когда младенцу



—  230 —

Гавріилу было около шести лѣтъ, случилось однажды его 
матери понести въ поле обѣдъ мужу. Младенецъ оставался 
дома одинъ. Жидъ арендаторъ деревни Звѣрковъ, пришедши 
въ домъ, силой отвелъ къ себѣ младенца, а затѣмъ увезъ 
его въ Бѣлостокъ. Бъ Бѣлостокѣ собравшіеся жиды стали 
немилосердно, жестоко мучить шестилѣтняго невиннаго мла­
денца; для этого они внесли его въ темное мѣсто, распяли 
и пустили изъ боку кровь, потомъ кололи его иголками и 
ножами, пока вся кровь не вышла, а мертвое тѣло бросили 
въ полѣ. Псы три дня сторожили тѣло и лаемъ отгоняли 
отъ него хищныхъ птицъ. Скоро крестьяне нашли замучен­
ное тѣло младенца и привезли его въ Заблудово.

— Мощи св. младенца Гавріила въ настоящее время со­
ставляютъ главную святыню Свято-Троицкаго монастыря; онѣ 
тамъ открыто почиваютъ въ деревянномъ гробикѣ. Обѣ ручки 
младенца обхватываютъ металлическій напрестольный малень­
кій крестъ, пальцы исколоты и между мякотью имѣются раны.

Православною Церковью память младенца Гавріила празд­
нуется 20 апрѣля, но въ Слуцкѣ торжественное богослуженіе 
совершаютъ въ день сошествія Св. Духа, когда мощи послѣ об- 
несенія вокругъ храма ставятся среди церкви для поклоненія.

На это торжество стекается масса крестьянъ не только правос­
лавныхъ, но и католиковъ изъ окрестныхъ уѣздовъ. Св. муче­
никъ Гавріилъ считается покровителемъ всѣхъ больныхъ дѣтей.

Надъ ракой, въ рамѣ за стекломъ, описано краткое житіе 
мученика стихами:

Аще кто мя вопрошаетъ:
Кто есмь и откуда,—
Прочитай и узнаешь 
Истину отсюда.

Греко-россійскія вѣры 
Родители быша,
Въ ню же мя крещеніемъ 
Святымъ окрестиша.

Въ тысяще шестьсотній рокъ 
Осьмдесятъ четвертый 
Гавріиломъ названъ:
Грѣхъ отеческій стертый.

Тысяча шестьсотъ пріиде 
Рокъ девять десятый,



—  231  —

Отецъ мой Петро Говдѣль 
Изыде орати.

Мати Анастасія 
Мене шестилѣтня,
Оставивши въ дому,
Несла обѣдъ бѣдна.

Арендарь жидъ изъ Звѣрковъ, 
Выбравши годину,
Апрѣля одинадцатаго 
Схватилъ мя дѣтину

На свой возъ и завезли 
До Бѣлаго Стоку *),
Гдѣ первѣе кровь мою 
Пущали изъ боку;

А потомъ мя вкинувши 
До темнаго ліоху **),
Пущадлами отощали 
Кровь мене потроху.

* Жидъ арендарь изъ Звѣрковъ 
Шутко прозывался.
Мучили, поки съ Врѳстя ***)
Весь кагалъ собрался.

Собравшися шайками 
Вездѣ мя ранили,
Ажъ даже конѳчнѣе 
Кровь съ мене стащали.

Умертвивши, на части 
Не дробили тѣло,
Но на ниву у жито 
Выкинули цѣло,

Идѣжѳ слѳтѣшася 
Птицы плотоядны,
Но абіе прибѣгли 
И псы зѣло гладны.

Натуру свою песью 
Вскорѣ премѣнили,

•) Г. Бѣлостокъ, Гроднен. губ.
*•) Погребъ.
***) Брестъ-Литовскъ.



—  232  —

Отъ птича терзанія 
Мнѣ стражею были.

Знашедша-жъ родители 
Мя презентовали,
Въ Заблудовской Магдѳбургіи 
Въ книги записали,

Что жиды умучили 
Мя отрока суща,
Шесть лѣтъ отъ роду 
Больше не имуща;

По такой презентаціи,
На цвинтарь тѣло внесено,
Близъ церкви благочестивой 
Чинно погребено;

Идѣже я подъ спудомъ 
Лежалъ часъ не малый,
Ажъ въ тридцать лѣтъ другаго 
Тамъ же погребали.

Узнавши мя цѣла,
Въ склепъ церкви вложили,
Дондеже въ Заблудовѣ 
Церкви погорѣли.

Тысяча-жъ семьсотаго 
Сорокъ шѳстаго года,
Только сія на монастырь 
Сталася пригода.

Взяша мя изъ склепу 
До трапезной церкви 
И вложигаа въ алтарь 
При безкровной жертвѣ;

Тысяча-жъ семьсотаго 
Пятьдесятъ пятаго 
Изъ Заблудова до Слуцка 
Съ тѣломъ трупа взята.

Храняй младенца спудъ,
Хранитъ мя и нынѣ:
Буди честь и слава 
Его благостынѣ.

И.  М — сній.



библіографія.
Архіепископъ Антоній (Храповицкій).

Полное собраніе сочиненій въ трехъ томахъ.

Имя архіеп. Антонія (Храповицкаго) давно уже пріобрѣло 
весьма солидную извѣстность въ богословской литературѣ, 
не только нашей отечественной, но и заграничной. Рѣдкое 
умѣнье говорить о высокихъ предметахъ общедоступнымъ 
языкомъ, самобытность и оригинальность мышленія, глубо­
кій анализъ изслѣдуемаго предмета, жгучій интересъ са­
мыхъ темъ, съ откликомъ положительно на всѣ вопросы, 
которыми волнуются: и передовая, и народная, и рабочая 
Русь, и сельскій пастырь, и обитатели св. обителей и ски­
товъ,—все это, при поразительной эрудиціи автора, давно 
уже сдѣлало его самымъ популярнымъ писателемъ и среди 
мужей науки и среди вообще пишущей и мыслящей Россіи. 
Лекторскій же и проповѣдническій даръ, присущій архіеп. 
Антонію, лишь довершаетъ его популярность въ Россіи. Съ 
увѣренносгью можно сказать, что нѣтъ въ церковной сферѣ 
другого такого писателя, къ которому бы такъ прислуши­
валась разномыслящая Руеь, и съ дѣятельностью котораго она 
такъ бы считалась, какъ архіеп. Антоній Волынскій.

Вотъ почему, когда появилось въ свѣтъ „ Полное собраніе 
сочиненій" архіеп. Антонія, рѣдкая по своей численности 
въ Россіи, такъ сказать, аудиторія его читателей и почита­
телей праздновала свой идейный день. И высшая богослов­
ская школа оказалась на высотѣ своего призванія и безпри­
страстія, когда въ лицѣ казанской духовной академіи под­
несла архіеп. Антонію званіе доктора богословія. Откровенно 
сказать, было и есть у насъ много докторовъ богословія, но 
сколько изъ нихъ лежали и лежатъ мертвыми трупами для 
живущей духовной жизнью Россіи. Недаромъ, еще на сту­
денческой скамьѣ создалась мѣткая фраза: „мертвый док-



-  234 —

торъ44!.. Молодежь, даже не зная жизни, сердцемъ чуетъ ея 
правду. Вотъ почему казанская духовная академія поднесла 
духовной Россіи, дѣйствительно, цѣнный подарокъ, давъ ей 
„живого доктора11, въ лицѣ архіеп. Антонія, который давно 
уже питаетъ духовную Русь „хлѣбомъ14, а не камнями.

Трехтомное въ 1,800 стр. „Полное собраніе сочиненій14 
архіеп. Антонія—это, дѣйствительно, насущный хлѣбъ для 
алчущей духовно Россіи.

Томъ І-й представляетъ собою собраніе „словъ, бесѣдъ и рѣ- 
чей“ архіеп. Антонія.—Трудно подыскать такую тему, на кото­
рую бы не было отклика въ этомъ томѣ. Здѣсь отвѣтъ и на 
всѣ важнѣйшія событія въ государственной жизни Россіи, и 
на событія въ жизни соціальной, и на вопросы духовной шко­
лы, монашества, пастырства и миссіи. Здѣсь же и богатѣй­
шія, полныя древне-церковнаго смысла, „окружныя посланія14.

Томъ ІІ-й—въ первой части содержитъ статьи по догма­
тическому, нравственному, истолковательнохму и обличитель­
ному богословію. Но это статьи не съ голымъ перечнемъ 
цитатъ изъ библіи и святоотеческихъ твореній, а захваты­
вающіе глубиною своего содержанія трактаты по самымъ 
животрепещущимъ вопросамъ современной религіозной жиз­
ни. Открытый, „новопутейцами44 походъ противъ догматовъ 
церкви, какъ якобы оковъ для человѣческаго духа, сокру­
шается о такую твердыню, какая воздвигнута архіеп. Анто­
ніемъ въ его статьяхъ: „Нравственная идея догмата Церкви", 
„Нравственная идея догмата Пресв. Троицы^ и мн. др. А 
статья: „Вселенская Церковь и народности^—является бле­
стящей отповѣдью на коварно-революціонныя обвиненія 
Церкви въ политиканствѣ, партійности, человѣконенавист­
ничествѣ и пр. Рѣдкой ученостью блещутъ статьи миссіонер­
скаго характера объ Іисусѣ Христѣ. Не менѣе прекрасны 
и статьи о сектантствѣ и западныхъ исповѣданіяхъ.

Вторая часть этого-же тома заключаетъ въ себѣ исключи­
тельно „статьи по пастырскому богословію^. Эта часть—са­
мое отрадное явленіе въ нашей богословской литературѣ. 
Здѣсь духовная школа такъ близко подошла къ религіозной 
жизни народа, такъ поняла требованія этой жизни, что какъ- 
бы срослась съ ней и явилась одною плотью. Такъ и должно 
быть. А иначе„ все пастырское служеніе воспитаннаго шко­
лою пастыря явится гласомъ вопіющаго въ пустынѣ.



—  235  —

Томъ ІИ—въ первой части содержитъ „диссертацію" 
архіеп. Антонія на тему: „Психологическія данныя въ поль­
зу свободы воли и нравственной отвѣтственности". Въ наше 
время разгара соціалъ-демократическихъ утопій, насквозь 
пропитанныхъ матеріализмомъ и отрицающихъ „внутренняго 
человѣка44 съ его законами морали и нравственной отвѣт­
ственности предъ Творцомъ,—диссертація архіеп. Антонія 
имѣетъ въ высшей степени жизненно-практическое въ борь­
бѣ съ соціализмомъ Марксовскимъ—значеніе. И съ этой 
точки зрѣнія она заслуживаетъ самаго серьезнаго вниманія 
не только людей науки, но и практическихъ дѣятелей 
жизни.

Что касается второй части даннаго тома, то въ немъ со­
держатся статьи философскія и критическія. Но опять здѣсь 
не отвлеченные трактаты на вопросы Крыловскаго метафи­
зика, а полный захватывающаго интереса отвѣтъ на самыя 
жгучія темы современности. Здѣсь мы находимъ обличеніе 
и папизма, и В. Соловьева, и Л. Толстого, и современныхъ 
независимыхъ отъ религіи „моралистовъ44 и множество ста­
тей о достоинствахъ и недостаткахъ духовной школы и на­
шего пастырства бѣлаго и чернаго. Здѣсь же архіеп. Антоній 
высказываетъ и свои завѣтныя думы о „Помѣстномъ Собо­
рѣ44 и „Патріотизмѣ44, откликается авторамъ „Вѣхъ" и даетъ 
единственный въ нашей богословской литературѣ и высоко 
цѣнный и съ научной и съ практической стороны трактатъ 
объ Іисусѣ ХристЬ противъ революціонеровъ. Интересъ этой 
части просто захватывающій* и она читается „залпомъ".

Каждый внимательный и безпристрастный читатель, про­
штудировавъ всѣ три тома сочиненій архіеп. Антонія, даже 
при радикальномъ расхожденіи съ нимъ въ разрѣшеніи 
многихъ вопросовъ, скажетъ: „да, дѣйствительно,—это док­
торъ богословія живой!* Всѣ же единомышленники архіеп. 
Антонія, коихъ на св. Руси многое множество, въ издан­
ныхъ сочиненіяхъ своего любимаго архипастыря найдуть 
для себя богатѣйшій родникъ вдохновенія на подвигъ брани 
за вѣру православую, за Русь.

Пожелаемъ же архіепископу Антонію и впредь многія 
лѣта одарять своими богатѣйшими вкладами сокровищницу 
православной богословской литературы.

И.  А — з овъ.



Почтовый я(цикъ.
Р а з ъ я с н е н іе .

Въ редакцію „Голоса Церкви* поступаютъ запросы о томъ, 
какъ смотрѣть на разсылаемую неизвѣстными лицами мо­
литву: „Господи, Іисусе Христе, Тебѣ молимся*, съ прось­
бою: „девять разъ читай, девяти лицамъ пошли и будешь 
избавленъ отъ всякихъ мукъ и несчастій44. А затѣмъ слѣду­
етъ такое поясненіе: „Во время литургіи былъ слышенъ го­
лосъ, произносящій сію молитву. Всякому, кто ее раздастъ 
девяти лицамъ, будетъ спасеніе отъ бѣдъ. Молитва эта была 
послана епископу воронежскому съ предложеніемъ разослать 
ее девяти лицамъ со словами: „кто ее не захочетъ, того 
постигнетъ несчастіе. Такъ въ Херсонѣ одинъ обыватель 
сжегъ эту молитву, и на девятый день убили его единствен­
ную дочь. Посылаю вамъ эту молитву и разошлите ее девяти 
лицамъ по одному каждый день, и на девятый день васъ 
постигнетъ большая радость*.

Сама по себѣ молитва не содержитъ никакой ереси и съ 
православной точки зрѣнія вполнѣ пріемлема, какъ обраще­
ніе ко Христу за спасеніемъ отъ всякихъ бѣдъ.

Но предложенія „девять разъ14 читать ее, „девяти лицамъ44 
послать, съ угрозою несчастіями за неисполненіе этого и съ 
обѣщаніемъ благъ за исполненіе, указаніе на чей-то и гдѣ- 
то раздавшійся голосъ съ этой молитвою—все это плодъ, 
конечно, суевѣрія, по существу своему противоцерковнаго. 
Нарушается здѣсь если не вѣроученіе Церкви, то церков­
ная дисциплина, требующая на всякое такое дѣло благосло­
венія и разрѣшенія церковнаго пастырства. Его здѣсь нѣтъ. 
Слѣдовательно, авторы всей этой затѣи почему-то избѣгаютъ 
церковнаго благословѳвія на свое дѣло, а уже это одно за­
ставляетъ, и при видимой безобидности просьбы, все же 
отказать въ ней. Апостолъ пишетъ: „Если же кто и подви­
зается, не увѣнчавается, если незаконно будетъ подвизаться44 
(2 Тимоѳ. 2 гл., 5 ст.). Въ Церкви, среди вѣрующихъ хри­
стіанъ, по апостолу, все должно быть „благопристойно и 
чинно44 (1 Кор. 14 гл., 40 ст.).

Г II а  Ж Л Ч  Т I л  Жиц
И. А.



О Б Ъ Я В Л Е Н І Я
Продолжается подписка на 1912 годъ

НА НОВЫЙ НАРОДНО-МИССІОНЕРСК. ЕЖЕМЪСЯЧН. ЖУРНАЛЪ

„РЕВНИТЕЛЬ11.
(Второй годъ изданія).

З а д а ч а  и з д а н і я :  б о р ь б а  с ъ с е к т а н т с т в о м ъ .
Въ журналѣ помѣщаются: миссіонерскія бесѣды, руководящія миссіонерскія 
статьи, напримѣръ: о значеніи миссіонерскихъ бесѣдъ и пріемы ихъ веденія 
и под/, ведется обзоръ сектантской литературы, печатаются корреспонденціи 
очевидцевъ сектантскихъ продѣлокъ и преступленій, даются отзывы о мис­
сіонерскихъ книгахъ* помѣщаются корреспонденціи о миссіонерскихъ бесѣдахъ, 
съѣздахъ, богослуженіяхъ и проч., также ноты духовныхъ стихотвореній и 
церковныхъ молитвъ. Въ короткое время журналъ пріобрѣлъ извѣстность (при 
очень слабой публикаціи) и обширный круъ читателей. Но цѣнѣ журналъ „Ре­
внитель" является самымъ дешевымъ изъ всѣхъ религіозныхъ журналовъ: 
въ годъ (12 №№—по 32—40 стр. */16 печ. листа) 1 руб. 20 коп. и отдѣль­
ный номеръ—10 коп. съ перес. Кромѣ сего, журналъ даетъ безплатное прило­
женіе: книгу ^Л. 3. ^Кунцевича: Обличеніе иконоборцевъ и Отвѣтъ баптисту 
Мазаеву. Редакціей журнала издаются дешевые (2 р. 20 к.—тысяча)*народно-мис- 
сіонер. листки: о крестѣ, объ иконахъ, объясн 9 гл. къЕвр.,Іоан. 4, 24 и др.

А д р е с ъ  р е д а к ц і и :  г. Х а р ь к о в ъ ,  М о л о ч н а я ,  10, к в. 8.
Редакторъ-Издатель Л. 3. КУНЦЕВИЧЪ,

„Д Ъ Я Т  Е Л ІВ“
(Семнадцатый годъ изданія).

____  П Р О Г Р А М М А  Ж У Р Н А Л А ;  ________
1) Правительственныя распоряженія. 2) Статьи литературнаго, экономичес­
каго, гигіеническаго, педагогическаго и медицинскаго содержанія. 3) Повѣсти, 
разсказы, и стихотворенія и другія статьи бытового, нравственнаго и истори­
ческаго содержанія. 4) Письма изъ провинціи. 5) Свѣдѣнія, полезныя въ жизни. 
6) Изъ жизни и печати. 7) Свѣдѣнія о дѣятельности благотворительныхъ учре­
жденій. 8) Борьба съ пьянствомъ въ Россіи и другихъ странахъ. 9) Свѣдѣнія 
о дѣятельности Обществъ трезвости въ Россіи и заграницею. 10) Протоколы 
Казанскаго Общества трезвости. 11) Критика и библіографія. 12) Объявленія. 
Подписная цѣна на годъ 2 р. Полугодовая подписка не принимается, а съ при­
ложеніемъ №№ газеты „Русь Православная и Самодержавная" за годъ 5 руб. 
Журналъ за 1897 г. допущенъ Ученымъ Комитетомъ Министер. Народи ІІро- 
свѣщ. въ безплатныя народныя библіотеки и читальни. Выписывающіе за 1897, 
1898, 1899, 1900, 1901, по 1911 годъ платятъ со всѣми приложеіями 30 руб.

Адресъ редакціи: Казанъ, А. Т. Соловьеву.
Черезъ редакцію журн. „ДѢЯТЕЛЬ" можно пріобрѣтать книги, допущенныя Ученымъ 

Комитетомъ для безплатныхъ народныхъ читаіенъ и народныхъ чтеній:
Царь-Освободитель, преобразователь и просвѣтитель Россіи, Императоръ Але­
ксандръ 11. Изд. 8-е. Про®. А. И. Александрова 10 к. Отчего гибнутъ люди. 
Вино-ядъ. Защитникамъ умѣреннаго употребленія вина. Русскимъ матерямъ. 
За сотню 2 р. Слова о. Іоанна Ильича Сергіева противъ пьянства. За сотню 1 р. 
Вино для человѣка и его потомства—ядъ. За сотню 2 р. Спиртные напитки, 
какъ располагающая причина къ разнаго рода заболѣваніямъ человѣка. Про®. 
И. М. Догеля. (Одобрен. Ученымъ Комит.) 30 к. Знаніе и довѣріе, какъ лѣкар-



—  238 -

ство. Его-жѳ 30 к. Высокопреосвящ. Владиміръ (некрологъ), съ портретомъ 
Про®. А. И. Александрова. і0 к Исторія Казани. К. Ѳ. Фукса. 50 к. Простое 
руководство къ разумному пчеловодству, съ рисунками. Свящ. В. И. Веселиц- 
каго. (Одобрен. Учен. Комит.)40 к. Развалины Болгаръ и древніе Болгары. 
Турнерелли. 50 к. Спиртные напитки какъ несчастіе человѣка, И. М. Догеля и 
А. Т .Соловьева. 1 р. Выписывающ. изданія по 100 р. пользуются уступкой 50%.

Редакторъ-издатель А. Т. СОЛОВЬЕВЪ.

Открыта подписка на 1912 годъ на слѣдующія изданія:
1) „ С Е Л Ь С К І Й  В Ѣ С Т Н И К Ъ *

ЕЖЕДНЕВНАЯ народная газета.
----- 2 ) „ Р ОДНАЯ С Т Р А НА *  =

ежемѣсячный литераурно-научный и историческій журналъ съ иллюстраціями.
3) „ЖУРНАЛЪ ЗЕМЛЕДѢЛЬЦА*
ежемѣсячный сельско-хозяйственный журналъ съ рисунками. 

„ С ел ь сн ій  В*Ьстнини-ьи | вступая въ 32-й годъ своего существованія, 
будетъ выходить по расширенной программѣ, вмѣсто четырехъ—шесть раэъ 
въ недѣлю (кромѣ дней послѣпраздничыыхъ), причемъ воскресные нумера 
сохранятъ свой прежній характеръ. Кромѣ газеты, подписчики „Сельскаго 
Вѣстника*4 получатъ слѣдующія безплатпыя приложенія: 1) 52 №Лі> „Дере­
венскаго Хозяйства" 2) 55 №№ Отвѣтовъ на вопросы подписчиковъ (отвѣты 
даются безплатно). 3) 24 №№ журнала „Кустарный Трудъ" 4) Календарь и 
Справочная кпига на 1912 годъ (нолучатъ только годовые подписчики). 5) 
Безплатпо разсылаемые подписчикамъ листки и брошюрки Главнаго управле­
нія Землеустройства и Земледѣлія, интересныя и полезныя для земледѣльцевъ. 
Подробныя программы и пробные нумера всѣхъ этихъ изданій высылаются 
по первому требованію. Подписная цѣна на газету сохраняется прежняя. 1) 
На годъ съ 1-го января по 31 декабря со всѣми приложеніями 2 р 2) На 
полгода съ 1-го января по 30 іюня и съ 1-го іюля по 31-е декабря 1 р. Полу­
годовые подписчики, желающіе имѣть Календарь „Сельскаго Вѣстника', допла­
чиваютъ 20 к. 3) Помѣсячно съ 1-го числа каждаго мѣсяца по 25 к. за мѣсяцъ. 
Подписка принимается въ Конторѣ «Сельскаго Вѣстника*, въ С.-Петербургѣ, 

Мойка, 32, а также во всѣхъ почтовыхъ конторахъ и отдѣленіяхъ. 
„ Р о д н а я  С т р а н а 41, ежемѣсячный журналъ съ иллюстраціями, издаваемый 
подъ редакціей Н. Н. Сергіевскаго. Журналъ будетъ выходить книжками на 
хорошей бумагѣ и въ красивыхъ обложкахъ. Каждая книга будетъ имѣть 
4—5 листовъ текста большого Формата. Къ концу года, такимъ образомъ, полу­
чится большой томъ въ 400 приблизительно страницъ. Въ „Родной Странѣ" 
будутъ помѣщаться романы, повѣсти, стихотворенія, статьи по религіозно- 
нравственнымъ вопросамъ а также историческаго, историко-литературнаго и 
научнаго содержанія, обзоръ политической и общественной жизни, біографіи 
извѣстныхъ дѣятелей, отзывы о книгахъ и пр. Бъ отдѣлѣ «Шутки и забавы» 
будутъ помѣщаться загадки, задачи, шарады и пр. За рѣшеніе наиболѣе замы­

словатыхъ загадокъ редакція будетъ выдавать награды книгами. 
УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ (съ доставкой и пересылкой): 1) на годъ съ 1 января 
по 31 декабря 1 р. 50 к. 2) На полгода съ ] января по 30 іюня или съ 1-го 
іюля по 31 декабря 1 р. 3) На три мѣсяца (съ 1 января, 1 апрѣля, I іюля 
и 1 октября 50 коп. 4) Отдѣльные нумера въ продажѣ (безъ перес.) 20 коп. 
Подписка принимается въ Конторѣ „Сельск. Вѣсшн.и С.-ІІетербугъ, Мойка, 32. 
„ Ж у р н а л ъ  З е м л е д ѣ л ь ц а 11, ежсмѣсячн. сельско-хозяйствен. журналъ. 
Цѣль журнала—обслуживаніе нуждъ крестьянъ и вообще мелкихъ хозяевъ. 
Каждый мѣсяцъ читатели получатъ книгу въ четыре печатных листаъ (до 64 
страницъ) съ рисунками. Отдѣлы въ „Журналѣ Земледѣльца" будутъ слѣду­
ющіе; 1) Полеводство. 2) Животноводство. 3) Экономика и счетоводство. 4) 
Спеціальныя культуры: садоводство, огородничество и пр. 5) Обзоръ сельоко- 
хоз. журналовъ. 6) Сельское хозяйство за границей. 7) Бесѣды о сельской п



—  239  —

Фабричн. жизни. 8) Наука и народныя примѣты. 9) Справочный отдѣлъ. 10) 
Мѣстная жизнь. 11) Лѣчебникъ домашнихъ животныхъ и борьба съ вредителями. 
12) Смѣсь. „Журналъ Земледѣльца" будетъ издаваться подъ редакціей ученаго 
агронома Б. Н. Демчинскаго; къ участію въ сотрудничествѣ приглашены лица, 
извѣстныя своими научными трудами и дѣятельностью по сельск. хозяйству. 
УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ (съ дсгтавкой и пересылкой. 1) На одинъ годъ съ 
1 января по 31 декабря 1 р. 50 к. 2) На полгода съ 1 января по 30 іюня 
или съ 1 іюля по 31 декабря 1 р. 3) На три мѣсяца (съ 1 января, 1 апрѣля, 
1 іюля и 1 октября) 50 к 4) Отдѣльные №№ въ продажѣ (безъ перос) 20 к. 
Подписка припмается въ редакціи „Сельск. Вѣстникои, С.-Петербургъ, ЗІойка, 32. 
Пробн. програм. и пробн. №№ всѣхъ этихъ изданій высыл по первому требованію.

Главный Редакторъ П. ЗУБКОВСКІИ.

„РУ КО ВО ДСТВО  Д Л Я  С Е Л Ь С К И Х Ъ  П А С Т Ы Р Е Й "
въ 1912 подписномъ году.

Въ 53 году своего существованія журналъ нашъ будетъ издаваться пи преж­
ней программѣ, имѣющей цѣлью содѣйствовать православному духовенству въ 
его пастырскомъ служеніи. Въ прошлые годы журналъ давалъ статьи по во­
просамъ пастырской и приходской дѣятельности, объ оживляющихъ приход­
скую жизнь организаціяхъ (приходскіе совѣты, братства и др.), но изъясненію 
св. Писанія, по исторіи Церкви, по апологетикѣ, по исторіи и изъясненію бого­
служенія, по обличенію сектантства (главнымъ образомъ, по вопросамъ, выдви­
гаемымъ самими сектантами въ ихъ печати), о разныхъ отрицательн. теоріяхъ 
и теченіяхъ нашихъ дней*, по современ. вопросамъ, какъ имѣющимъ обще- 
церковн. значеніе, такъ и возбуждающимъ мѣстный интересъ и обсуждаемымъ 
въ епархіальн. вѣдомостяхъ, а также разсказы изъ быта духовенства и нѣкото­
рыя медицинскія свѣдѣнія; въ библіографическомъ листкѣ журн. давалъ отзывы 
о современной литера урѣ по вопросамъ, касающимся вѣры и Церкви, въ 
сборникѣ „Проповѣди" поученія на всѣ воскресные и праздничные дни. Редак­
ція надѣется вести журналъ въ томъ же направленіи и въ 1912 г. Для под­
держанія болѣе живой связи своихъ читателей между собою и съ редакціей, 
послѣдняя съ полной готовностью предлагаетъ страницы своего журнала всѣмъ 
пастырямъ, желающимъ подѣлиться съ подписчиками журнала своимъ опытомъ, 
наблюденіями и мыслями. Годовое изданіе журнала будетъ состоять изъ 52 
еженедѣльно выходящихъ номеровъ, что і оставитъ три тома; изъ 12 книжекъ 
„Проповѣдей и изъ 12 выпусковъ „Богословскаго библіографическаго Листка. 
Кромѣ того, въ виду исполнившагося въ 1910 г. пятидесятилѣтія со дня смерти 
А. С. Хомякова, редакція въ 1912 г. дастъ, въ качествѣ безплатнаго прило­
женія, избранныя богословскія сочиенія его (томъ въ 15 —16 иечатп. листовъ). 
А. С. Хомяковъ былъ замѣчательнымъ богословомъ, пакъ въ смыслѣ выяс­
ненія положительнаго православнаго ученія, такъ еще болѣе въ смыслѣ опро­
верженія католичества и протестантства. Онъ первый выяснилъ принципіаль­
ную противоположность между православіемъ и западными исповѣданіями по 
вопросамъ о Церкви, Св. Преданіи, вѣрѣ и дѣлахъ, общеніи съ Церковью 
небесной, таинствахъ и т. д. Всѣ эти пункты отличія онъ разсматривалъ не 
въ отдѣльности, а какъ цѣльную систему, вытекающую изъ одного основного 
начала -искаженія Западомъ ученія о Церкви. Поэтому его аргументы, пора­
жающіе самый корень западныхъ заблужденій, являются незамѣнимымъ ору­
жіемъ для защиты православія, что особенно важно при современной пропа­
гандѣ католичества и весьма близкаго къ протестантизму сектантства. Сверхъ 
этого, подписчики 1912 г. могутъ выписывать изъ редакціи «Толковый Типи­
конъ» М. Скабалановича по уменьшенной цѣнѣ. «Руководство для сельскихъ 
пастырей» рекомендовано Святѣйшимъ Сѵнодомъ духовенству и начальствую­
щимъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ къ выпискѣ въ церковныя и семинар­
скія библіотеки (Сѵнод. опредѣленіе отъ 4 Февраля—20 марта 1885 г. за № 280). 
ПОДПИСНАЯ ЦѢНА съ пересылкой во всѣ мѣста Россійской Имперіи 6 руб., 
за границу 8 р. Плата за журналъ по офиціальнымъ требованіямъ, какъ-то:



—  240  —

отъ Консисторій, Правленій семинарій и училищъ и благочинныхъ, можетъ 
бытъ отсрочена до сентября мѣс. 1912 г. За перемѣну адреса въ теченіе года 
подписчики благоволятъ присылать 25 к.; можно марками. Подписка принимается 
только на цѣлый годъ*, на х/2 г. или на 1 мѣс. не принимается Съ требова­
ніями обращаться по адресу: Кіевъ, въ редакцію журнала: „Руководство для

сельскихъ пастырей

От к рыт а  п о д п и с к а  на 1912 годъ

„Народное Образованіе",
Е Ж Е М Ѣ С Я Ч Н Ы Й  П Е Д А Г О Г И Ч Е С К І Й  Ж У Р Н А Л Ъ  

Изданіе Училищнаго Совѣта при Святѣйшемъ Сѵнодѣ.
(Годъ изданія семнадцатый).

Журналъ «Народное Образованіе* всецѣло посвященъ разработкѣ вопросовъ 
народно-школьн. образованія; задача его ближайшимъ образомъ состоитъ въ 
томъ, чтобы содѣйствовать практически разумной, прочно и методически обос­
нованной постановкѣ дѣла воспитанія и обученія въ церковной и вообще въ 
русской народной школѣ. Въ 1912 г. журн. будетъ издаваться по слѣдующей, 
утвержденной Святѣйшимъ Сѵнодомъ, программѣ: 1) Очерки, разсказы, харак­
теристики, воспоминанія изъ школьной жизни. 2) Статьи по общимъ вопро­
самъ народнаго образованія. 3) Статьи по вопросамъ педагогики и дидактики. 
4) Обозрѣніе русской и заграничной литературы по вопросамъ воспитанія и 
обученія. 5) Изъ школьной практики практическія указанія по методикѣ учеб­
ныхъ предмѣтовъ начальной школы; примѣрные уроки; планы занятій; замѣтки 
по училищевѣдѣнію). 6) Школьное дѣло на мѣстахъ (извѣстія, сообщенія и 
замѣтки). 7) Извѣстія учебнаго музея церковныхъ школъ. 8) Изъ переписки 
съ читателями. Почтовый ящикъ. 9) Библіографическій листокъ. 10) Школьное 

пѣніе (статьи о преподаваніи пѣнія; библіограФИческ. замѣтки и ноты). 
Кромѣ книгъ журнала подписчики получатъ въ видѣ отдѣльныхъ приложеній: 
1) Школьный календарь на 1912—1913 учебн. годъ. 2) Книжки для учитель­
ской библіотеки (содержанія руководственно-педагогическаго) и книжки для 
ученической библіотеки (дѣтскіе разсказы, сборники стихотвореній). 3) Ноты 
для класснаго пѣнія. 4) Рисунки и снимки съ картинъ. Многія статьи и книжки 
(особенно,научн. содержанія(иллюстр.рисунками ичергежами. 5) Учебн. карточки. 
Въ журналѣ принимаютъ участіе А. Анастасовъ, Н. Бахтинъ, про®. А. Брон­
зовъ, про®. А. Дмитріевскій, Н. Дрентельнъ, К Дубровскій, К. Ельницкій, 
Я. Ковальскій, А. КоринФСкій, свящ Кулясовъ, крест. И. Лаптевъ, Кл. Лука­
шевичъ, П. Лупповъ, А. Налимовъ, Н. Новичъ, И. Полянскій, М. Полянскій, 
М. Поповъ-Платоновъ, В. Розенбергъ, Я. Рудневъ, свящ. Сосунцовъ, Н. Ти- 

черъ, В. Федоровъ, цро®. Шимкевичъ, С. Шорхоръ-Троицкій и мн. др. 
Ученымъ Комитетомъ Министерства Народи. Иросвѣщ журналъ допущенъ въ 
народи, библіотеки и читальни,— равно и въ учит. льскія библіотеки низшихъ 
учебн. заведеній. На международн. выставкѣ «Дѣтскій Міръ» 1904 г., журн. 
«Народи. Образ.» удостоенъ золотой медали. Подписная цѣна на журн. 3 р. 
за годъ съ пересылкою Въ виду того, что журн. „Народи. Образ.“ даетъ еже­
годно 2 т. свыше 700 стран. каждый, кромѣ Календаря и безплатн прилож., 
указанная цѣнаЗр. является до послѣдней степени пониженнной и равняется 
почти заготовительной стоимости изданія. Такимъ пониженіемъ цѣны Редакція 
старается сдѣлать журналъ доступнымъ для выписки начальнымъ учителямъ, 

при ихъ современномъ скудномъ годовомъ бюджетѣ.
Подписка принимается въ кпижной лавкѣ Училищн. Совѣта при Святѣйшемъ 
Сѵнодѣ (СПБ., Кабинетская, 13). Иногородніе подписчики благоволятъ адре­
совать требованія такъ: СПБ., Кабинетская, ул., д. № 13, въ Редакцію жур­

нала „Народное Образованіе".
Редактор. П. Мироносицкій.


